# تاریخ کے نئے زاویے

## ڈاکٹر مبارک علی



e-mail: tarikh.publishers@gmail.com

#### جمله حقوق محفوظ ہیں

نام کتاب: تاریخ کے نظراویے

مصنف : ڈاکٹرمبارک علی

اجتمام : ظهوراحمرخال

پېلشرز : تاریخ پېلې کیشنز لا ہور

كَمِيوزيَّك : فَكَشْن كَمِيوزنَّك اينذ كرافحس، لا مور

پنٹرز : سیدمحمرشاہ پرنٹرز، لا ہور

سرورق : رياض ظهور

اشاعت : 2012ء

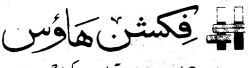
قيمت : -/250روي

#### تقسیم کار:

كلش باؤس: بك سريث 39- مزمك روة لا بمور فون: 37237430-37249218-37249218

كَكُمْنَ إِلَّاسَ:52,53رابعه سَلُوائر حيرر چوك حيررة باد، فون: 2780608-022

ككشن باوس: نوشين سنتر، فرست فلورد وكان نمبر 5 ارد و بازار كراجي



● لا مور • حيدرآباد • كراجي

e-mail: fictionhouse2004@hotmail.com

## ترتيب

|    | معتوان                               |            |
|----|--------------------------------------|------------|
| 7  | تاریخ اوراس کی افادیت                |            |
| 11 | تاریخ کی طانت                        | 2          |
| 15 | تاریخ کے بدلتے تصورات                | 3          |
| 19 | <br>تاریخ کی بدلتی تشکیل             | 4          |
| 22 | رياسي طانت بمقابلهاسريث بإور         | 5          |
| 25 | ر یاستی دہشت گردی                    | $\epsilon$ |
| 28 | مزاحمتی تحریکیں اوران کے ساج پراثرات | . 7        |
| 39 | اسلامی تاریخ:ایک جائزه               | 8          |
| 47 | اسلام کی تعبیر                       | 9          |
| 52 | اسلام كابدلتامفهوم                   | 10         |
| 55 | سياى اسلام                           | l          |
| 60 | تبديلي مذهب كاسوال                   | 12         |
| 64 | مدرسهاورر باست                       | 13         |
| 68 | ہندومسلم تعلقات: تاریخ کی روشن میں   | 14         |
| 75 | ہم نے جنگ بلای ہے کیاسکھا؟           | 13         |
| 80 | 1857: تارىخ ئىشكىل نو                | 16         |
| 92 | مشترك تاريخ مشترك جدوجهد             | 1          |
| 99 | 1857 كايس منظر                       | 18         |

| 103 | 1857 ئے بدیتے معنی                                 | 19 |
|-----|----------------------------------------------------|----|
| 107 | 1857اوداخبارات                                     | 20 |
| 110 | 1857 اورآج                                         | 21 |
| 114 | ایک تهذیب کی موت                                   | 22 |
| 121 | ملم لیگ کے بدلتے چہرے                              | 23 |
| 127 | پاکستان:ساٹھ سال میں کیا ہوا؟                      | 24 |
| 131 | يا كستان ميں جانشيني كاسوال                        | 25 |
| 134 | پاکستان میں بڑھتی ہوئی انتہا پیندی                 | 26 |
| 139 | طلبا تحریک کا تاریخی پس منظر                       | 27 |
| 142 | کولونیل دور میں طلبا تیحریکییں                     | 28 |
| 145 | پاکستان میں طلبا تیحریک                            | 29 |
| 149 | طلباءاورتعليمي ادار ب                              | 30 |
| 153 | طالب علم اورسياست                                  | 31 |
| 156 | پاکستان میں تعلیمی پس ماندگی اور سیاسی عدم استحکام | 32 |

## ببش لفظ

کتاب میں شائع ہونے والے بیمضامین کی سالوں میں لکھے مجے۔ان میں سے اکثر اخباروں اور رسالوں میں شائع ہو چکے ہیں۔ان مضامین کے عنوانات متنوع ہیں، اور بیسیاست و فد ہب اور ساج کے مختلف مسائل پر دوشنی ڈالتے ہیں۔میرا بنیادی مقصد سے رہا ہے کہ لوگوں میں اپنے حالات کو بچھنے کا شعور پیدا ہو، تا کہ وہ اپنی اور اپنے ساج کی تبدیلی میں حصہ لے کیس۔

مبارک علی برج کالونی،لاہور کینٹ

جون2009ء

## تاریخ اوراس کی افادیت

تاریخ کے بارے میں اکثر بیسوال کیا جاتا ہے کہ اس کو بڑھنے کا کیا فائدہ ہے،
کیونکہ تاریخی واقعات ماضی کی کہانیوں اورقصوں کے علاوہ اور پچھنیں۔اس لحاظ سے ان کا

ذمانہ حال سے کوئی تعلق نہیں ہے۔لہذا تاریخ کے مضمون کی کوئی بہت زیادہ ضرورت نہیں

ہے۔اگر دیکھا جائے تو ماضی کے حالات و واقعات کا جاننا اور ان کی روثنی میں حال کا
مطالعہ کرنا، بیسب پچھا گرمخض فوری فائدے کے نقط نظر سے دیکھا جائے تو شاید بات
فوری طور پر بچھ میں نہ آئے۔ جب لوگ کسی بھی چیز کے فائدے کی بات کرتے ہیں تو ان کی
خواہش ہوتی ہے کہ بیافائدہ انہیں فوری طور پر نظر آئے۔لیکن تاریخ کے مطالعہ کا فائدہ اس
طرح سے سامنے نہیں آتا ہے۔

اگرگہرائی کے ساتھ دیکھا جائے تو تاریخ کا مطالعہ ذبن کو بدلنے اور ساج میں تبدیلی لانے کے ممل کو پیدا کرتا ہے۔ یہ ذبنی اثر ہم دیکھ ہیں۔ مگر محسوں کر سکتے ہیں۔ مگر محسوں کر سکتے ہیں۔ تاریخی شعور ہمیں نہ صرف ماضی کی آگی دیتا ہے بلکہ حال کے مسائل کو سجھنے کی فہم بھی دیتا ہے۔ مثلاً اگر ہم اس مسئلہ برغور وفکر کریں کہ آخر ہمارا ساج اس قدر پس ماندہ کیوں ہے تو ہمیں اس ممل کو سجھنے کے لئے تاریخ سے مدد لینا ہوگی۔ اور اس پس ماندگی کی وجو ہات تلاش کرنی ہوں گی۔

قوموں کاعروج وزوال تاریخ کا ایک اہم ھتہ ہے۔ پیمروج وزوال کیوں ہوتا ہے؟ اس کے پس منظر میں کون سے عوامل کا م کرتے ہیں؟ کیا اس کوکسی ضا بطے اور قانون کے تحت بیان کیا جا سکتا ہے؟ یا ہر تہذیب کا عروج اور زوال ایک خاص دائر سے میں ہوا۔ اس لئے ہم اس کوکسی قانون کے تحت بیان نہیں کر سکتے ہیں۔ بیوہ سوالات ہیں کہ جومور خ اس مسئلہ کواٹھاتے ہیں اور پھراس عمل کو وسیع تناظر میں دیکھتے ہیں۔ ابن خلدون (وفات: 1406) نے تہذیبوں کے عروج و زوال کو انسان کی

زندگی سے تشیبہد دی ہے کہ جس طرح وہ پیدا ہوتا ہے۔ بچپن، جوانی، بڑھاپے سے گذر کر

بالآخر موت سے جمکنار ہو جاتا ہے۔ ای طرح سے تہذیبیں بھی ان ہی ادوار سے گذر کر

زوال پذیر ہو جاتی ہیں۔ اس کے نظریہ کے مطابق زوال یا موت سے کوئی تہذیب نے نہیں

مکتی ہے۔ قابل غور بات یہ ہے کہ ابن خلدون نے اپنے عہد کی قبائلی تاریخ اور حکمر ان

خاندانوں کی تاریخ کا مطالعہ کیا تھا۔ اس وقت تک اس کے سامنے دوسری قدیم تہذیوں کی

معلومات نہیں تھیں۔ اس لئے اس نے عروج و ذوال کے مل کوایک محدود دائر ہے ہیں رہے

ہوئے دیکھا ہے۔

اس کے مقابلہ میں جرمن فلسفی اوسوالڈ المین نگر (وفات: 1936) نے جب آپئی کتاب''زوال مغرب''لکھی تواس نے دنیا کی آٹھ تہذیبوں کا مطالعہ کیا۔اس کو یہ فا کدہ ہوا کہ موجودہ دور میں ماہر آٹار قدیمہ نے پرانی تہذیبوں کو دریافت کرنے کے بعدان کی تاریخ کو تشکیل کرلیا تھا۔اس لئے اس کے پاس بیتاریخی موادموجود تھا جس کی بنیاد پراس نے عروج وزوال کے بارے میں اپنا نظریہ قائم کیا۔

افینگار نظریہ کے مطابق بر تہذیب مختف ادوارے گزرتی ہے۔ مثلا ابتدائی دور میں وہ ند جب اور آرٹ کو خلیق کرتی ہے۔ اس کے بعداس کا موسم بہارآ تا ہے اس میں وہ فیوڈل ازم اوراس کے گچرکوفروغ دیتی ہے۔ اس کے بعدموسم گرما آتا ہے کہ جس میں وہ بوٹ شہروں کی بنیادر کھتی ہے۔ اس مرحلہ پر ساج میں عقیدہ پر عقلیت پرتی کا ابھار ہونا شروع ہوجا تا ہے۔ موسم سرما میں تہذیب پر مادیت غلبہ پالیتی ہے جو بالآخر تہذیب کو زوال کی جانب لے جاتی ہے۔ اس کے بعد کا دور''تاریخ ہے محروی'' کا ہوتا ہے کہ جس میں لوگ توریخ ہیں گر تہذیب دم تو روی تی ہے۔

"افیینگلر کے نظریہ کے مطابق تہذیب کی موت لازی امر ہے۔اس لیے اسے موت کے لئے تیار بنا چاہیے اور بونانی ہیروکی طرح موت کو گلے لگالینا چاہئے۔اس نے تہذیبوں کے وج وزوال کو جن مرحلوں سے گزرتا ہواد یکھا،اس کی بنیاد پراس کے متعین کئے ہوئے قانون کے تحت مغربی تہذیب بھی اپنے عروج کے بعد اب زوال کی جانب

رواں دواں ہے۔اس کے نزدیک مغربی تہذیب کا عروج 19 ویں صدی میں ہوا۔ جب ادب، آرٹ، موسیقی، اور تقمیرات میں اس نے عروج حاصل کر لیا تھا۔ جب کہ بیسویں صدی میں آرٹ،ادب، موسیقی اور تقمیرات میں پستی آگئی، جو تہذیب کے زوال کی علامت ہے،اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس نے اپنی تخلیقی صلاحیتوں کو ختم کردیا ہے۔

آربلڈٹو انن بی (وفات: 1974) نے اپی کتاب "مطالعہ تاریخ" میں 26
چھوٹی اور بڑی تہذیبوں کا مطالعہ کیا اور این خلدون واٹنین نگر کے نظریات سے اختلاف
کرتے ہوئے عروج و زوال کے عمل کو ایک اور نقطۂ نظر سے دیکھا۔ تہذیبوں کے اتار
چڑھاؤ کو وہ" چینج اور اس کا جواب" کے نظریہ سے بیان کرتا ہے۔ جب تک کی تہذیب
میں اتی تو انائی اور طاقت ہے کہ اپنے اندر پیدا مسائل اور چیلنجوں کا جواب دے سکے اس
وقت تک وہ تہذیب زندہ رہے گی۔ مگر جب اس میں چیلنجوں کا جواب دینے کی طاقت نہ
رہے گی تو وہ زوال پذیر ہوتا شروع ہو جائے گی۔ اس کے زد یک بیک بھی ساج کے دانشوروں اور مفکروں کی ذمہ داری ہے کہ وہ چیلنجوں کو جمعیں اور ان کا جواب دیں، اس
حانتیجہ میں مسائل کاحل تلاش کیا جاسے گا۔

الہذا ابن خلدون اور المپینگر کے ہاں نجات کا کوئی راستہ نہیں۔ تہذیب کے لئے موت لازی ہے۔ گر ٹوائن بی کے ہاں تہذیب کی بقا کاراستہ موجود ہے۔ دانشوروں اور فلسفیوں کا کام ہے کہ وہ تہذیب کوزوال ہے روکیں اور اس کوم پرتر تی کی جانب لے جائیں۔
اس تناظر میں اگر پاکتائی ساج اور اس کے مسائل کودیکھیں تو ہمیں اندازہ ہوگا کہ معاشی بدحالی ہے لے کرساجی، ساسی و ثقافتی مسائل تک بیساج بحرانوں میں گھر اہوا ہے۔ ان مسائل ک پیچید گیوں کو بجھنا اور پھر ان کاحل ڈھونڈ نا، بید دانشوروں، مفکروں اور پروفیشنل یا ماہر بن علوم و نون کا کام ہے لیکن برقستی سے ہمارے پاس ایسے ماہر عمرانیات بروفیشنل یا ماہر بن علوم و نون کا کام ہے لیکن بقسمتی سے ہمارے پاس ایسے ماہر عمرانیات باریخ دان ، فلسفی اور سائنسدان نہیں جو ساج کو نے نظریات و افکار دے کیس اور اسے بن ماندگی سے نکال سکیں۔

اس کے علاوہ ہمارے ہاں سیمجھا جا تا اوریقین کیا جاتا ہے کہ ہمارانظام پختہ اور مکمل ہےلہٰذاہمیں اس میں کسی تبدیلی کی ضرورت نہیں ہے۔لہٰذااگر پچھافراد تبدیلی کی کوشش کرتے ہیں تو انھیں سان کا دیمن قرار دیا جاتا ہے۔ اس لئے نئے خیالات کوشک دشبہ کی نظر سے دیکھاجا تا ہے اور سان ذہنی طور پر تیانہیں ہوتا ہے کہ متحکم روایات سے انحواف کر ہے۔

اگر ہم مغربی سان کا جائزہ لیتے ہیں تو اندازہ ہوتا ہے کہ '' چیلنج اور اس کے جواب کے عمل میں وہ اب تک چاق و چو بنداور تر وتازہ ہے۔ ایک لحاظ سے ان کی پوزیشن اب بہت بہتر ہے کیونکہ ان کے پاس ماضی کے علم کا خزانہ بھی ہے جے انھوں نے بوی محنت و عرق ریزی سے تلاش کر کے جمع کر لیا ہے۔ اس کے علاوہ دنیا بھر میں علم میں جواضا فہ ہور ہا ہے۔ وہ اس کی گرفت میں ہے۔

اس کےعلاوہ ایشیا اور افریقہ کے ذبین افراد مغرب وامریکہ جارہے ہیں کیونکہ اپنے ملکوں کے مقابلہ میں انہیں وہاں کا م کرنے کے زیادہ مواقع ہیں۔اس کی وجہ سے ذبین افراد کا اجماع مغربی تہذیب کوایک ٹی تو انائی اور طاقت دے رہاہے۔

لہذا مغربی تہذیب اشپینگار کی پیش گوئی کے برعکس پہلے سے زیادہ ترقی کررہی ہے۔ اس نے چیلنجوں کا جواب دے کرزوال کے عمل کوروک دیا ہے۔ پیگل اس وقت تک رکارہے گا جب تک کہان میں تبدیلی کے لئے ذہن تیار رہے گا اوروہ نے نظریات کو وقت کی ضرورت کے تخلیق کرتے رہیں گے۔

جہاں تک تاریخ کے مفید ہونے کا سوال ہے تو تاریخ قو موں کو سکھانے کے لئے تیارے، مگراس کے لئے لوگوں کو سکھنے کے لیے تیار ہونا ہوگا۔

## تاریخ کی طافت

حکران، سیاستدان اور اہل اقتدار تاریخ نے ڈرتے ہیں کیونکہ یہ انکی طاقت، اثر رسوخ اور جرسے آزاد ہوکران کے چروں سے نقاب اتارکران کی اصلی شکلیں لوگوں کے سامنے پیش کرتی ہے۔ اس کا ایک حل تو یہ نکالا جاتا ہے کہ حکر ان طبقے مورخوں کو اپنی ملازمت میں لاکران ہے اپنی تاریخ کھواتے ہیں تاکہ وہ اپنی کارناموں کے باعث تاریخ میں اپنامقام حاصل کرلیں۔ اس کی وجہ سے در باری مورخ تاریخ کومنح کرتے ہیں اورکوشش کرتے ہیں کہ اورکوشش کرتے ہیں کا ایک مورخ تاریخ کومنے کرتے ہیں اورکوشش کرتے ہیں کہ اورکوشش کرتے ہیں کہ ایک میں۔

کین ہوتا ہے ہے کہ جب اقتد ارا یک خاندان سے دوسر سے خاندان میں آتا ہے یا ایک فرد کے بعد دوسر احکومت سنجالتا ہے تو اس تبدیلی کے نتیجہ میں پہلی تاریخ کوازسرِ نولکھا جاتا ہے اور نیا خداندان یا حکر ان اپنے سابق دور حکومت کی خرابیوں کوسامنے لاتا ہے تاکہ ان خرابیوں کے پس منظر میں اس کی حکومت واقتد ارکو جواز فراہم کیا جائے۔

مثلاً جبعباس خاندان، امیہ کے اقتدار کا خاتمہ کرکے طاقت میں آیا تواس نے تاریخ کی تشکیل نو کا کام کیا۔ لہذا عباس دور میں جو تاریخیں لکھی گئیں۔ ان میں امیہ دور کومت اور اس کے خامیوں کا تذکرہ ہے۔ نہ صرف میہ بلکہ ابتہ دور کے عہدے داروں کے مظالم کو بڑھا چڑھا کر چیش کیا گیا ہے جن میں خاص طور سے تجاج بن یوسف ہے، جوعباسی تاریخ میں بے انتہا ظالم اور جابر کی شکل میں سامنے آتا ہے۔

تاریخ کے اس نقط نظر کا مقصد بیتھا کہ امید خاندان نا جائز طور پرحکومت پر قابض تھا، اس کے خلاف عباسیوں کی بغاوت جائز تھی اور وہ تھے وارث تھے جنھوں نے مسلمانوں کو غاصبوں سے آزاد کرا کے انہیں ان کے جوروشم سے نجات دی۔ چونکہ امید خاندان کا خاتمہ ہو چکا تھا اس لئے ان کے حق میں لکھنے اور یو لئے والا کوئی نہیں تھا۔ اس لئے عباسیوں

کے نقط نظر کو تبولیت ل گئی۔

عبای خاندان ہی میں جب امین اور مامون کے درمیان اقتد ارکی جنگ ہوئی۔ تو اس میں مامون فتح یاب ہوا، للندااب درباری مورخون نے امین کی جوتصور کھینجی ہے اس میں وہ عیاش، ناکارہ اور نااہل فرد کے طور پر نظر آتا ہے کہ جو حکومت کرنے کے لائق نہیں تھا۔ اس کا منطقی نتیجہ بیڈ لگتا ہے کہ مامون خلافت کا اصل حقد ارتفا۔

مغل تاریخ کا مطالعہ کیا جائے تو اس میں بھی ہمیں بیر بھانات ملیں کے جب بابر نے پانی بت کے میدان میں ابراہیم لودھی کو فکست دے دی تو اس کے ساتھ ہی اس کی تمام خوبیاں بھی ختم ہو گئیں۔اب تاریخ میں وہ مطلق العنان حکمران نظر آتا ہے کہ جواپنے امراء پرظلم کررہا تھا۔انہیں اذبیتی دے رہا تھا۔اس وجہ سے انھوں نے بابر کو ہندوستان آنے کی دعوت دی۔ابراہیم لودھی کے جرائم نے بابر کے حصہ اور ہندوستان پراس کے قبضہ کو جائز بنادیا۔

شیرشاہ سوری نے ہمایوں کوشکست دی اور وہ در بدر ہوا۔ گر بالاخر دوبارہ سے ہندوستان قابض ہوگیا۔ مغل تاریخ میں جب شیرشاہ کا ذکر آتا ہے تو اسے''شیرخان' کے نام سے پکارا جاتا ہے۔ جس کا مطلب ہے کہ مغل مورخ اسے سلطان تسلیم نہیں کرتے اور اس کو باغی تصور کرتے ہیں کہ جس نے جائز حکمران سے بعناوت کر کے تخت و تاج پر قبضہ کر

معنی حکر انوں کا بیدستورتھا کہ وہ درباری مورخ ملازم رکھا کرتے تھے جوان کی فتو حات اور کارنا موں کوشا ندار اور مبالغہ آمیز زبان میں لکھتے رہیں۔ گر جب اورنگ زیب عائمگیر نے حکومت سنجالی تو اس نے دس سال بعد حکم دیا کہ درباری مورخ کوئی تاریخ نہیں کھیں گے۔ بیا یک سوال ہے کہ آخراً س نے کیوں تاریخ کلھنے پر پابندی عائد کردی؟ کچھ مورخوں کا خیال ہے کہ وہ نہیں چاہتا تھا کہ درباری مورخ اس کی تعریف وتوصیف میں زمین و آسان کے قلابے ملائیں اوراس کی شان وشوکت کو بیان کریں۔ وہ خوشامد اورقسیدہ خوانی ہے دورر ہنا جاہتا تھا کیونکہ اس کے کردار میں سادگی اور عاجزی تھی۔

اس کے برعکس بچھ مورخوں کا بیہ خیال ہے کہ چونکہ اس نے اپنے بھا ئیوں کو آل کر دیا تھا اور اپنے باپ کو قیدی رکھا تھا اس لئے لوگوں میں اس کے خلاف نفرت کے جذبات تھے۔لہذا وہ نہیں چاہتا تھا کہ تاریخ میں بیسب پھولکھا جائے۔اس کاحل اس نے بیڈ کالا کہ تاریخ کوختم کردیا جائے کہ اس کے عہد کی کوئی دستاویز ہی ندر ہے۔

معل تاریخ نو کی میں ایک بڑی تبدیلی اس وقت آئی جب مغل خاندان ساس طور پر کمز ور بونا شروع ہوگیا اور ان کی سلطنت میں بغاوتوں نے ان کی طاقت کو کمز ور کر دیا۔
ساسی زوال کا اثر معیشت پر بھی ہوا اب مغل دربار میں اتن سکت نہیں رہی کہ وہ شاعروں اور مورخوں کے بوجھ کر برداشت کر سکے۔اس لئے یہ لوگ دربار نے نکل کر آزاد ہو گئے۔ اضارویں صدی میں ہندوستان کی جوتاریخ ککھی گئی ہے وہ درباری نہیں رہی۔اب اس میں لوگوں کے مسائل ، تابی، ساسی اور معاشی مسائل کا ذکر ہے۔اب مورخ منل بادشاہوں کے کردار پر بے لاگ تنقید کر رہے ہیں۔ان کی نااہلی اور عیاشی کا ذکر کر رہے ہیں۔امراء کی سازشوں کا پردہ چاک کر رہے ہیں۔مغل خاندان کے سیاسی زوال نے تاریخ کو نے نئے موضوعات دیے اور اس کا دائر ہو صبیع کردیا۔

پاکستان میں تاریخ نولی کی ابتداء بھی در باری مورخوں کی طرح ہوئی۔ ہمارے تاریخ دانوں نے حکران طبقوں کی خوشاہ میں تاریخ کوسنے کیا چونکہ پاکستان کی تاریخ کا زیادہ عرصہ آمرانہ حکومتوں کے اقتدار میں گزراہے اس لئے ہوفوجی آمرکو ملک کامسیااور بچائے والا کہا گیا۔ ان کی اصلاحات کو ملک کے لئے ترقی کا باعث قرار دیا گیا۔ ہرآنے والا فوجی آمر ملک کو صلح اور اس کو بحرانوں سے نکا لئے والا نظر آتا ہے۔

لیکن دلچپ بات میے کہ جب ایک آمری حکومت ختم ہوتی ہے اور دوسرااس
کی جگد آتا ہے تو اس تبدیلی کے ساتھ ہی تاریخ میں اس کی شکل بھی بدل جاتی ہے اور بدلتے
حالات کے تحت اس کا کردار دوسر ہے روپ میں نظر آتا ہے۔ مثلاً ایوب خان، اپنے اقتدار
کے زمانہ میں 'اشیاء کے ڈیگال' مشہور تھے۔ ان کے فوجی کو (Cow) کو انقلاب کہا گیا
تھا۔ ان کی اصلاحات کا ذکر ایسے ہوتا تھا جیسے انھوں نے ساخ کو بدل ڈالا ہے گر ان کے
جاتے ہی ان پر الزامات کی ہو چھاڑ ہوگئ کہ انھوں نے ملک کو سیاسی دوئی اور ساجی برائیوں
میں گرفتار کر ڈالا تھا اور اپنے آمر از اقد امات سے جمہوریت؟ ؟؟

اس کے بعد ہے ہم دیکھتے ہیں کہ سیاسی اتار چڑھاؤ کے ساتھ ساتھ پاکستان کی سیاسی تاریخ ہواؤ کے ساتھ ساتھ پاکستان کی سیاسنے سیاسی تاریخ بدلتی رہی ہے۔ ذوالفقارعلی بھٹو، ضیاءالحق کے دور میں کسی اور اس کے اور اس کے اور اس کے اور اس کے طرح میسلسلہ چلتار ہتا ہے۔

لہذاہم دیکھتے ہیں کہ تاریخ اور اہل اقتدار کے درمیان گہرا رابطہ ہوتا ہے۔ اس لئے سوال پیدا ہوتا ہے تاریخ کو کس طرح ہے اس دائرہ سے نکالا جائے اور اس کا رشتہ ساج اور عوام سے جوڑا جائے کہ جو اہل اقتدار کے مقابلہ میں کمزور ہوتے ہیں؟ پاکتا کی صورت حال میں تاریخ نو یہی کو آزاد فضا منا مشکل نظر آتا ہے کیونکہ یہاں پر کوئی خود مختار تحقیق ادار سے نہیں ہیں۔ مور خیاتو ریائتی اداروں کے ملازم ہیں یا یو نیورسٹیوں اور کالجوں میں کہ جہاں حکومت کی گرانی ہوتی ہے۔ اس لئے ان کے لیے یہ ناممکن ہوتا ہے کہ وہ آزادی کیساتھ تاریخ لکھ سکیں۔ جہاں تک حکومت کا تعلق ہے ہر آنے والی حکومت اپنی سابقہ حکومت کو تاریک دور کہہ کراس کی بدعنوانیوں کو اجاگر کرتی ہے اور چاہتی ہے کہ سرکاری مورخ اس میں س کی مدد کرس۔

ریاتی دباؤ کے علاوہ پاکستانی مورخوں کے لئے نظریاتی دباؤ بھی کہ تاریخ کوائی فریم ورک میں کھیں۔ اگر سیاسی جماعتیں تاریخ کھواتی ہیں تو اس میں ان کا سیاسی نقط نظر آ جا تا ہے۔ ندہمی جماعتوں کی تاریخ ان کے ندہمی خیالات وافکار کی روشنی میں کھی ہوتی ہے۔ لہٰذا اس ماحول میں نقیدی اور تجزیاتی تاریخ کا لکھنا بڑا مشکل کام ہے۔ اگر چہ تاریخ میں سیا ہلیت ہے کہ وہ ساج کی گہرائیوں میں جا کراس کا تجزیہ کر سکے گراس کے لئے اسے میں سیا ہول کی ضرورت ہوتی ہے جو یا کستان میں اسے میسر نہیں ہے۔

## تاریخ کے بدلتے تصورات

واقعات، شہادت اوران کی تاویل وتفیر تاریخ نولی کے اہم عناصر ہیں۔اگر واقعات کود یکھا جائے تو یہ معلومات فراہم کرتے ہیں۔اس لئے کہا جاسکتا ہے کہ یہ بے روح اور بے جان ہوتے ہیں۔گر جب ان کا تجزیہ کیا جا تا ہے ان کی تاویل بیان کی جاتی ہے تو یہی واقعات جیتے ، جاگتے اور متحرک ہوجاتے ہیں۔اس لئے جب مورخ واقعات کا تذکرہ کرتا ہے تو ان کو کسی عنوان ،نظریہ اور فکر کی بنیاد پر بیان کرتا ہے۔اس کے نتیجہ میں تاریخ کو کسی ایک نقطہ نظر سے نہیں بلکہ کی نقطہ ہا کی کے نظر سے لکھا جا تا ہے۔اس وجہ سے تاریخ میں تھم را ذبید انہیں ہوتا ہے اور بینی تادیل کے ساتھ تازگ کے ساتھ ابھرتی ہے اور سے معنی و مفہوم کوروشناس کراتی ہے۔

مورخ جب بھی تاریخ لکھتا ہے تو وہ اپنے حالات سے متاثر ضرور ہوتا ہے۔ اس کے عہد کے سیاسی ، سابی اور معاثی حالات اس کو متاثر کرتے ہیں اور وہ حال کی روشنی میں ماضی کے واقعات کا تجزیہ کرتا ہے۔ مثلاً اپنے حالات کے تحت وہ تاریخ میں بھی سنہری دور کو در یافت کرتا ہے، بھی تاریک عہد کو۔ سنہری اور تاریک دونوں تصورات کا تعلق اس کے اپنے عہد سے ہوتا ہے۔ بھی وہ زوال کی حالت میں ماضی میں سنہری دور کو تلاش کرتا ہے کہ جس میں اپنے عہد کی خوش حالی کو ماضی جس میں اپنے عہد کی خوش حالی کو ماضی جس میں اپنے عہد کی خوش حالی کو ماضی کے تاریخ برابر آگے کی جانب جارہی ہے اور سابی تر تی یہ رہے۔

مثلاً بورپ کی تاریخ میں جب ریناسانس کا عہد شروع ہوا تو اس میں عقلیت، اور سائنسی سوچ کو ابھار ہوا۔ اس پس منظر میں مورخوں کوعہد وسطی کا بورپ تاریک نظر آیا کیونکہ اس دور میں ساج پر چرچ کا کنٹرول تھا، لوگ مذہبی اعتقاد اور تو ہمات میں جکڑ ہے ہوئے تھے۔ نہ ہی عقا کدے روگر دانی کی سخت سزاتھی ،اس لئے نے خیالات وافکار کی کوئی گنجائش نہیں تھی۔

پوپ نہ ہی معاملات سے زیادہ بنیادی جھٹروں میں الجھا ہوا تھا۔ پادری بعثوانیوں میں الجھا ہوا تھا۔ پادری بدعنوانیوں میں ملوث تھے ان کوٹزیژن کا محکمہ ند ہب کے نام پرلوگوں کو اذیبتیں دیتا تھا۔ عورتوں کو جادوگر نیاں قر ارد کر انہیں زندہ جلا دیا گیا۔اگر چرچ کی اصلاح کی کوشش کی گئی تو انہیں نہ ہم مقر اردے کر سخت سزائیں دی گئیں۔ س کواس کی اجازت نہ تی کہ وہ ہائبل کے بارے میں کوئی سوال اٹھا سکے۔

چرچ کے اس تسلط کے ساتھ ساتھ سیاس طور پر بادشا کو کممل اختیارات تھے۔ جنہیں چیلنج نہیں کیا جا سکتا تھا۔ ساج دولت اور طاقت کی بنیاد پر طبقات میں بٹا ہوا تھا۔ مراعات یافتہ طبقہ نہ تو نمیک دیتا تھا اور نہ قانون کی پابندی۔ اس کے برعکس ٹیکسوں کا سارا بوجھ عوام پر تھا، جو غربت اور مفلسی کی زندگی گزارتے تھے۔ یہ تمجھا جاتا تھا کہ عام لوگ جانوروں کی زندگی گزارتے ہیں اور تاریخ کی تشکیل میں ان کا کوئی حصہ نہیں ہے۔

عہد وسطی کے بورپ کا یہ خاکہ اس وقت انجراجب بورپ میں رہنا سانس اور ریفار میں رہنا سانس اور ریفار میں گئیں آٹھیں۔ جنھوں نے ایک طرف لوگوں میں عقلیت پرتی کو پیدا کیا تو دوسری طرف جرچ کے تسلط کوتوڑا گیا، جس نے لوگوں کو مذہب کی جکڑ ہے آزاد کیا۔ سیاسی طور پر بھی بادشا ہوں کی توت وطاقت کمزور ہوئی اور قومی ریاست کے ابھار نے آ ہتہ آ ہتہ عام لوگوں کی انجمیت کو بڑھایا۔

ان دونوں تحریکوں کے نتیجہ میں پورپ میں ایک نیاسان اجمرنا شروع ہوا کہ جس نے فرسودہ روایات کو بینے کرنا شروع کیا اور نئے خیالات وافکار کی بنیاد پرایک نئی دنیا کی تعمیر کی ابتداء کی ، جس نے آ مے چل کر بورپ کی تاریخ کو بدل ڈالا۔ اس تبدیلی کی وجہ سے پورپ کی تاریخ کو دوحصوں میں تقسیم کردیا گیا: عہدوسطی کا بورپ جوقد بم اقدار کا والی تھا۔ اور جدید یورپ جو نئے نظریات کی تشکیل کر رہا تھا۔ لہذا قدیم بورپ کے ماضی پر تقید کرتے ہوئے اس سے چھٹکارا پانے کا سبق دیا گیا اور مستقبل کی جانب دیکھنے کی ترغیب دی گئی۔ لیکن جیسا کہ بیان کیا گیا، ماضی کے بارے میں خیالات بدلتے رہتے ہیں۔ لہذا

جب یورپ میں رومانوی تحریک کی ابتداء ہوئی تو اس نے عہدوسطی کے تاریک عہد کی تصویر
کو بدل ڈالا۔ رومانوی دانشور اور مورخ جو اپنے عہد کے حالات سے مطمئن نہیں تھے۔
انہوں نے عہد وسطی سے ماضی میں سکون واطمینان،خوشی و مسرت تلاش کیا۔ انھوں نے
ماضی کے ساج کی الیمی دکش تصویر پیش کی کہ جو حال کی تقیقوں سے مختلف تھی۔خاندان کے
درمیان روابط اور ہم آ ہنگی، جا گیرداروں اور بادشا ہوں کی سریرستی، موسیقی، آرٹ اور ،
تقیرات میں اضافے اور احساس جمالیات، مورخوں کی اس تصویر شی کے نتیجہ میں ساج میں
سیاحساس پیدا ہوا کہ ان کے مسائل کاحل ان روایات میں ہے کہ جوعہد وسطی میں تھیں۔
سیاحساس پیدا ہوا کہ ان کے مسائل کاحل ان روایات میں ہے کہ جوعہد وسطی میں تھیں۔
سیاحساس پیدا ہوا کہ ان کے مسائل کاحل ان روایات میں ہے کہ جوعہد وسطی میں تاش کیا اور
سیال سے مایوس ہوکرا پن محرومیں تبدیل ہوگیا۔

تاریخ کے بارے میں بدلتے تصورات اور خیالات کی ایک مثال ہیگل کا دہ لیکچر مشہور ہے جواس نے 1830 میں پینا یو نیورٹی میں فلسفہ تاریخ کے موضوع پر دیا تھااس کا کہنا تھا کہ اصل تاریخ صرف یورپ کی ہے۔ کیونکہ یہ نصرف تبدیلی کے مل کے گزری ہے بلکہ اس نے فطرت کے رازوں سے بھی پردہ اٹھا یا ہے۔ یہا یک متحرک اور جا نداڑ مل ہے جو برابر آگے کی جانب جا رہا ہے۔ اس کے مقابلہ میں ہندوستان کی کوئی تاریخ نہیں ہے۔ کیونکہ یہ سیاسی چکر میں جتال ہے اور جہاں تک افریقہ کا تعلق ہے تو اس کوتو تاریخ سے نکال دینا چاہے کیونکہ اس کوتاریخ سے کوئی واسطہ نہیں ہے۔ اس کا کہنا تھا کہ: ''اس مرحلہ پر جمیں افریقہ کا دوبارہ سے ذکر کرنے کی ضرورت نہیں ہے کیونکہ یہ دنیا کی تاریخ کا حصنہ ہیں ہے۔ نہواس کے ہاں جمیں کوئی تاریخ کا حصنہ ہیں ہے۔ نہواس کے ہاں جمیں کوئی تاریخ کی خرورت نہیں ہے کہ اور نہ ڈو پلچمنٹ ہے۔ نہواس کے ہاں جمیں کوئی تحریف کی تاریخ کی دہلیز پر ہے۔''

میگل نے تاریخ کے بارے میں جو پھے کہا تھا آیک طویل عرصہ تک اس کی بات کو درست تسلیم کیا جاتا دہا۔ کو درست تسلیم کیا جاتا دہا۔ کین موجودہ زمانے میں اس کے خیالات کو چیلنج کیا گیا ہے۔ ہندوستان کی تاریخ کے بارے میں کہ بیصرف خاندانی سیاست کے چکر میں رہی اور اس نے کوئی نئے خیالات وافکار پیدائہیں گئے ، اب ہندوستان مورخوں نے رد کر دیا ہے اور ثابت کیا ہے کہ ہندوستان میں ہرعہد میں افکار کی کشکش رہی ہے۔ اور تاریخ غیر متحرک یا

منجد نہیں تقی۔ ساج تبدیل ہوتار ہا ہے اور تاریخ بدلتی رہی ہے۔

ای طرح افریقہ کی تاریخ کی جوئی تشکیل ہوئی ہاس میں افریقی اور پورپی مورضین کا ہاتھ ہے۔ انھوں نے ثابت کیا ہے کہ افریقہ کو تاریک براعظم کہنا سیجے نہیں ہے۔ اس کی تاریخ ہے جو اب تک نظروں سے اوجھل تھی۔ اب اسے لکھا جا رہا ہے اور دنیا کی تہذیب میں افریقہ کے کردار کو ابھارا جارہا ہے۔

اسلامی دنیا میں اب موزمین تاریخ میں سنہری دور کو تلاش کر رہے ہیں جو بھی عباسی عہد میں ماتا ہے تو بھی ہسپانیہ کے مسلم عہد میں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ مسلمان اپنی پس ماندگی کو ماضی کی جگرگاہٹ میں چھپانا چاہتے ہیں۔اور حال کی محرومیوں کو ماضی کی روایات میں ضم کرنا چاہتے ہیں۔وہ یورپ کے عروج میں بھی مسلمانوں کا کر دار دیکھتے ہیں کہ جھوں میں ضم کرنا چاہتے ہیں۔وہ یورپ کے خیالات کی تعلیم دی۔جس کے نتیجہ میں ان کے ہاں رینا سانس کی تحریک انتیجہ میں ان کے ہاں رینا سانس کی تحریک انتیجہ میں اس حالت میں تھا۔اگر سانس کی تحریک انتیجہ میں اس حالت میں تھا۔اگر سانس کی تحریک انتیجہ میں اور چھاؤ ہیں۔اس لئے آئے یورپ بھی اس طرح نہیں دی جب و ماضی میں وہ ترتی یا فتہ سے بیتاریخ کے اتاریخ ھاؤ ہیں۔اس لئے اس کی کی کواس طرح نہیں دیکھنا چاہیے کہ دنیا ہمیشہ سے ایک جیسی رہی ہے۔ یہ بدلتی رہتی ہے۔ اس کی کا کواس طرح نہیں دیکھنا چاہیے کہ دنیا ہمیشہ سے ایک جیسی رہی ہے۔ یہ بدلتی رہتی ہے۔ اگر آئی تاریخ یورپ کے ساتھ ہے تو مستقبل میں سے کی اور کے ساتھ ہو سکتی ہے۔

## تاریخ کی برلتی تشکیل

تاریخ میں اپنے لئے ایک شاندار مقام حاصل کرنے کی خواہش افراد کو بھی ہوتی ہے۔ جماعتوں اور برادر یوں کو بھی۔اس خواہش میں اگر تاریخ کوسنح کرنا پڑے بااس میں مبالغہ آمیزی اور جھوٹ کی آمیزش ہو جائے، تو بیاس خواہش کو بورا کرنے کے لئے تیار رہتے ہیں۔اس سے انداز ہ لگایا جاسکتا ہے کہ لوگوں کے لئے تاریخ مس قدراہم ہے۔ اس ممن میں سب سے زیادہ اہم حیثیت روایت پسند مورخوں کی ہوتی ہے کہ جو دوسری آوازوں کود با کراین آواز کی گونج کو باقی رکھتے ہیں۔اس کی وجہ میہ ہوتی ہے کہان کے یاس دولت، طاقت اور ذرائع ہوتے ہیں جن کی بنیادوں پر بینہ صرف اپنی پند کے واقعات کی دستاویزات کو محفوظ رکھتے ہیں بلکہ ان کے باہر ہونے والے واقعات کی تاریخیت سے انکار کر دیتے ہیں۔اس لئے جب تاریخ ان سرکاری دستادیزات کی مدد سے تکھی جاتی ہے تو سیطا تتور افراداور جماعتوں کے کارناموں کورقم کرتی ہےاورز پردست طبقات کوفراموش کردیتی ہے۔ درباری مورخ، جب اینے ممدوح کی تاریخ لکھتے ہیں تو ان کا مرکز دربار اور حکمران ہوتا ہے۔ البذا ساری سرگرمیاں جن میں ادب، آرٹ اور تعمیرات شامل ہوتی ہیں، ان کاسبرااس كے سربندهتا ہےادراس كى فياضى وسخاوت كے تذكرے ہوتے ہيں۔اس كے عدل وانصاف كى واستانوں کو بڑھا چڑھا کر بیان کیا جاتا ہے لیکن روایت تاریخ کی ایک حد ہوتی ہے۔اس کے موضوعات محدود ہوتے ہیں، وہ جنگوں، سازشوں، اتنا می احکامات اور امراء وعہدے داروں کی سر گرمیوں ہے آ مے پچھنیں دیچے یاتے۔افتداریےحصول کی اس داستان میں باپ اپ بیٹوں پراعقاد کرتا نظر نبیس آتا ہے۔ بھائی، بھائی کول کرتا ہے اور کوئی کسی پراعتبار نبیس کرتا ہے اور نہ بی اس جدوجہد میں کوئی اخلاق قدرین نظر آتی ہیں۔اقتدار کے نشے میں مست لوگ لوگوں کے فت عام میں مسرت محسوں کرتے ہیں جملہ آور دوسر ملکوں پر قبضہ کر کے ان کے علاقوں میں ادی ارکرتے نظرآتے ہیں۔ دیکھا جائے توبیتاری ایک مایوں کن اور المناک تصویر پیش کرتی

ہےکہ جس میں طاقت ودولت کے حصول کے لئے خول ریزی اور آل عام جائز تھیرتے ہیں۔
سیاسی تاریخ نو لی میں دواہم ماخذ ہوتے ہیں۔ اول سرکاری دستاویز ات جن
میں شاہی فرامین ،خط و کتابت اور معاہدے شامل ہوتے ہیں۔ دوسرے اس کا ماخذ ہم عمر
مورخ ہوتے ہیں کہ جنھوں نے آنکھوں و یکھا حال لکھا ہوتا ہے اور واقعات کے بارے
میں اپنے مشاہدات قلم بند کئے ہوتے ہیں۔ بقول جرمن مورخ رائے (Ranke) صرف
میں اپنے مشاہدات قلم بند کئے ہوتے ہیں۔ بقول جرمن مورخ رائے (شاہدات قلم بند کئے ہوتے ہیں۔ بقول جرمن مورخ رائے کو بارک ہوتے ہیں۔ نقطہ نظر انداز کردیتا ہے کہ سرکاری دستاویز ات کی دوشن میں ان وستاویز ات میں ردو بدل
دستاویز ات معتبر ہوتی ہیں۔ مگر رائے س بات کونظر انداز کردیتا ہے کہ سرکاری دستاویز ات کی ردو بدل
نقطہ نظر حکمرال طبقوں کی نمائندگی کرتا ہے اور کئی صورتوں میں ان دستاویز ات میں ردو بدل
کردی جاتی ہے اور سے ان کو چھیایا جاتا ہے۔

اس کے مقابلہ میں صوفیا کی تاریخ ہے۔ جوروحانی اقتدار کے مالک ہوتے ہیں۔ یہ تاریخ صوفیاء کے مریدین لکھتے ہیں کہ عقیدت سے بھر پورہوتی ہے۔ یہ دوحانی تاریخ ، عکمرال طبقول کی سیاسی تاریخ کورد کرتے ہوئے صوفیاء کی عظمت اوراحترام کو بیان کرتی ہے۔ ان کی تاریخ نولی کے ماخذ صوفیاء کے ملفوظات ہوتے ہیں یا ان مریدوں کے حالات زندگی اور بیان کہ جوافعول نے اپنے تجربات کی بنیاد پر لکھے ہوں۔ اس تاریخ میں خانقاہ، شاہی دربار کے مقابلہ میں اہم بن کرا بحرتی ہے جوروحانیت کا مرکز ہے اورلوگوں کے لئے وسیلہ اطمینان ہے۔ مقابلہ میں اہم بن کرا بحرتی میں، ہرصوفی کی اپنی روحانی سلطنت ہوتی ہے۔ اس کے علاقوں میں ان کے تامر دخلفاء ہوتے ہیں جن کی ذمہ داری ہوتی ہے کہ وہ لوگوں کے مسائل علاقوں میں ان کے تامر دخلفاء ہوتے ہیں جن کی ذمہ داری ہوتی ہے کہ وہ لوگوں کے مسائل اور ان کی روحانی ضروریات کو پورا کریں۔ سلطنت کے دور حکومت میں ہر سلطان کی فقو حات کے پس منظر میں کہی میں موفیاء کی دعا کا اثر نظر آتا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ فتو حات کے پس منظر میں کہی میں موفیاء کی دعا کا اثر نظر آتا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ فتو حات کے پس منظر میں کہی مردر حقیقت یہ صوفیاء کے دوحانی اثر ات میں جضوں نے آخیں فوجی نے۔ اس کے طاقت کا اصل مرکز سلاطین نہیں صوفیاء ہیں۔ تھے۔

ی بہت کا سے مصوفیاء کی روحانی طاقت کا آن کے اپنے عہد میں اس قدر اثر تھا کہ حکمر ان اور افراد جب بھی کسی پریشانی میں مبتلا ہوتے تھے یا کسی بحران سے دوچار ہوتے تھے تو وہ صوفیاء سے مدد طلب کرتے تھے کہ انہیں پریشانیوں سے نجات دلائیں اور ڈٹسوں پر فتح یاب کریں۔

تاریخ نولی کا تیسراورژن زبانی روایات پرتشکیل یا تا ہے۔جب عام کو کول کورواتی، ساسی اورروحانی تاریخ سے باہر کردیا جاتا ہے تواس صورت میں لوگ اسے تخیلات اورخواہشات کی بنیادوں پرتاری<sup>خ</sup> کونتمبر کرتے ہیں۔جواہر لال یو نیورٹ**ی کے پچی**طالب علموں نے ایک تجربہ کیا۔ انھوں نے دہلی کے اردگر دے گاؤں والوں سے انٹرویو لئے اور بیسوال کیا کہ محموفوری جس نے ہندوستان پرجملہ کیا پرتھوی راج چوہان کو شکست دی کیا اس کے بارے میں انھیں کچھ معلوم ہے۔تواس کا جواب یہ آیا کے مجمع غوری ان بی میں ہے ایک گاؤں کالڑ کا تھا جسے ترک اغوا کر کے لے گئے تھے۔ بعد میں وہ ان کا بادشاہ بن گیا اور واپس اینے وطن فوج لے کرآیا۔ تاریخ کے اس بيان ميں محمەغورى كى فتح كوئى غيرملكى صلما وركى فتح نہيں رہتی بلكەاپنے ہى ہم وطن كى تقى اس لحاظ سے بیکوئی قابل شرم بات نہیں رہی۔ ایک اغواشدہ لڑکا بادشاہ بن کروالی اسے ملک میں آگیا۔ اس کی دوسری مثال دلت یا احجموت ذات کے لوگوں کی ہے جنمیں تاریخ کے دھارے سے خارج کررکھا ہے۔اب بیاوگ اپنی تاریخ لکھ رہے ہیں، اور اینے تاریخی کردارکواجا گرکررہے ہیں۔مثلا ان کا کہنا ہے 1857 کی جنگ آزادی میں سب سے زیادہ ار نے والے دلت تھے جب کہ حکمرال طبقے انگریزوں سے مجھوتہ کر چکے تھے۔ان کی تاریخ میں جھانی کی رانی تو قلعہ چھوڑ کرفرار ہوگئ تھی، جب کہ ایک دلت عورت اس کے تجیس میں قلعہ میں رہی اورا تکریز وں سے ٹرتے ہوئے ماری گئی۔

زیردست طبقوں کی بیتاریخ اس بات کا اظہار ہے کہ وہ تھمراں طبقوں کواس طرح سے تاریخ سے خارج کر کے انہیں نظر انداز کرتے ہیں، جس طرح انہوں نے انہیں کیا ہے۔ ان کی تاریخ میں تھمران طبقے بدعنوان، عیاش اور ناکار ہیں۔ جب کہ حقیقی ماریخ بنانے والے عام لوگ ہیں۔

اب تاریخ نویسی میں تبدیلی آگئی ہے۔مورخ ان جماعتوں اور طبقوں کے کردار کو ابھار ہے ہیں۔ جواب تک تاریخ نویسی میں تبدیلی آگئی ہے۔مورخ ان جماعتوں اور طبقوں کے کردار کو ابھار رہے ہیں۔ جواب تک تاریخ سے خائب تھے۔ ان میں خاص طور سے غلاموں کے کہ دار کو نظر انداز کیا گیا ہے۔ جن کی وجہ سے اہل اقتدار اس قائل ہوئے کہ اپنا وقت ادب و آرٹ کی سر پرستی اور مطالعہ میں گزار سکیس۔ تاریخ کی تھکیل میں ان کا بیکر دار انتہائی آئم ہے۔ اس طرح سے کسان ، کا شکار دست کا راور ہنر مند ہیں۔ جن کی سرگرمیوں کو تاریخ کا حصہ بنانے کی صرورت ہے۔

## رياستى طاقت بمقابلها سٹريث ياور

موجودہ دور میں لوگوں کی قوت کا اظہار فرائیسی انقلاب 1789 سے ہوا کہ جب لوگ ریاست اور حکومت کے خلاف شاہرا ہوں اور گلیوں میں نکل آئے ، اور احتجاج کے طور پر پیول کے قلعہ کومسار کر دیا۔ ان کا غصہ اس پر ہی ختم نہیں ہوا، اس کے بعد انہوں نے بیشنل اسمبلی کے نمائندوں پر نظر رکھی ، بادشاہ اور ملکہ کو گرفتار کر لیا، اور دونوں کو مزائے موت کے بعد عوام نے اپنی آ واز سے حکم ال طبقوں کو ہراساں رکھا۔ پیرس میں ہونے والے بیدوا قعات اس قدر جرت ناک اور نا قابل یقین سے کہ ان کود کھ کر دوسرے یور پی ممالک سشدر رہ گئے ، انہیں بھی اپنے عوام سے ڈرمحسوس ہونے لگا کہ وواسی طرز کا انقلاب لاسکتے تھے۔

یکی وہ مرحلہ تھا کہ جب انگلتان اپنے صنعتی انقلاب کے بعد، مزدوروں اور ورکروں کی جانب سے خطرہ محسوس کرنے لگا کیونکہ یہ مزدور جس مفلوک الحالی، اور زبوں حالی میں رہتے تھے، جب ان کے مسائل حل نہیں ہوئے تو انہوں نے اپنے مطالبات کے حق میں مظاہروں کا سلسلہ شروع کیا، جواکثر فسادات کی شکل اختیار کر لیتا تھا۔ 1819 میں مانچے سٹر کے مقام پر انقلا بی جماعتوں کے ایک مظاہرے پر جب فوج نے فائز تگ کی، اور اس کے نتیجہ میں کئی مظاہرین مارے گئے، تو اس قبل عام کوعوام نے ''پیٹر لوقل عام'' کے نام سے موسوم کیا۔ یہ ایک واضح طنز تھا کہ '' واٹر لو'' کی جنگ میں انگلتان نے فرانس پر فتح حاصل کی موسوم کیا۔ یہ ایک واضح طنز تھا کہ '' واٹر لو'' کی جنگ میں انگلتان نے فرانس پر فتح حاصل کی۔

ان مظاہروں اور فسادات کے پیش نظر انگلتان کی حکومت نے اس پرغور کرنا شروع کیا کہان ہنگاموں پر کیسے قابو پایا جائے ۔حکومت کواس کا اندازہ ہوگیا تھا کہ فوج کے ذریعہ بیمکن نہیں ہے، کیونکہ فوج کی تربیت کھلے میدان یا خندقوں میں رہتے ہوئے دشمن ہے اڑنے کی ہوتی ہے۔ وہ لوگوں کے مظاہروں کو کچلنے کے لئے گلی کو چوں میں جاکران کا پیچھانہیں کر سکتے۔ اس لئے مظاہرین پر قابو پانے کے لئے دوسرے ذریعہ کو تلاش کرنے کی ضرورت ہے۔ اس پس منظر میں 1829 میں میٹرو پولٹن پولیس ایکٹ کے ذریعہ، پولیس فورس قائم کی وہ مظاہروں کی روک تھام کریں، اور ساتھ ہی شہر میں ہونے والے جرائم کا سبد باب کریں۔

ای دوران یورپ میں ایک اہم تبدیلی اس وقت آئی کہ جب 1848 میں یورپ میں انقلاب کی لہریں اٹھیں اور پیرس، ویانا، اور برلن میں انقلاب ول نے ریاستوں کے خلاف زبردست احتجاج کیا، ان مظاہرین اور انقلابیوں کے اجتماع کوروکنا، اور ختم کرنا فوج کی طاقت سے باہر ہوگیا تھا، کیونکہ وہ شہر کی بخک گلیوں میں چلے جاتے تھے، اور فوج کے لئے یہ مشکل تھا کہ ان کی کوچوں میں ان کا تعا قب کرے۔اگر چہ یہ انقلاب کا میاب نہیں ہو سکا اور اسے ختم کر دیا گیا، مگر یورپ کی ریاستوں نے اس سے ایک سبتی سیمھا، اور یہ تھا کہ شہروں کو دوبارہ سے اس انداز سے تعیمر کیا جائے کہ لوگوں کے مظاہروں پر قابویا یا جاسکے۔

نے شہروں میں، جیسے کہ پیرس، برلن اور ویانا میں ہوا، شاہراہوں اورسڑکوں کو سیدھااور چوڑ ارکھا گیا تا کہ فوج ہنگامہ کرنے والوں کا تعا قب کر سکے،اور وہ گلی کو چوں میں نہ جا سکیں۔

کولونیل دور حکومت میں انگلتان کی حکومت نے ان دونوں طریقوں کو ہندوستان میں استعال کیا۔انہوں نے جنشہوں کو دوبارہ سے تقیر کرایا،ان میں خاص طور سے کھنو، دبلی اور لا ہور ہے۔ ابتداء میں ہندوستان میں بھی فوج کے ذریعہ اقتدار کو بحال رکھا جاتا تھا، مگر 1857 کے بعد جب سیاس سرگرمیاں آ ہستہ آ ہستہ بردھیں، تو یہاں بھی فوج کومظا ہرین کے خلاف استعال کیا گیا۔اب فوج کو صرف اس صورت میں شہروں میں بلایا جاتا تھا جب پولیس فسادات کوشم کرنے میں ناکام ہوجاتی تھی۔

ہندوستان میں جیسے جیسے آ زادی کی تحریک بڑھتی گئی، اس کے ساتھ لوگوں کا احتجاج بھی زور پکڑتا گیا،للہٰ ذاب فوج جلسے،جلوسوں اور مظاہروں پر کنشرول کرنے کے لئے ریاست کا ایک لازمی ادارہ ہوگئی، جس کا کام تھا کہ امن و امان کو برقر اررکھے اور ریاسی
جائیداد کی حفاظت کرے۔ مجمع کومنتشر کرنے کے لئے پولیس کو بہت زیادہ اختیارات دیئے
گئے، اور بیان کے فرض میں داخل ہوگیا کہ وہ تختی اور ظالمانہ طریقوں سے عوامی احتجاج کو
د ہائیں۔اس سلسلہ میں' لاخلی چارج'' کی اصطلاح اس قدر مقبول ہوئی کہ اس کا اور پولیس
کا چولی دامن کا ساتھ ہوگیا۔

لوگوں کے جمع کو منتشر کرنے اور ریاست کی حکم ان کو قائم کرنے کے لئے وقت کے ساتھ ساتھ پولیس کو اور زیادہ سے ہتھیار دیئے گئے۔ ان میں '' آ نسویس'' کا استعال اہم ہوگیا کہ جس کے ذر بعد لوگوں کو جسمانی طور پر کمزور کیا جاتا ہے اور شاہر اہوں سے دور رکھا جاتا ہے۔ اس کا نتیجہ بیہ ہوا ہے کہ لوگوں اور پولیس کے در میان خت رشمنی اور نفرت کے جذبات پیدا ہوئے ، دونوں ایک دوسر ہے کو اپنا حریف جھتے ہیں۔ دونوں کے در میان ایک دوسر ہے کو اپنا حریف جھتے ہیں۔ دونوں کے در میان ایک دوسر ہے کو اپنا حریف جھتے ہیں۔ دونوں کے در میان ایک دوسر ہے کو اپنا حریف بیس کے لئے عوام، فسادی، شورش پہند، اور امن وامان کو تباہ کرنے والے ہیں، اس لئے ان کے ساتھ ختی سے نمٹنا چا ہے اور ان کی سرگر میوں کو جوریا تی دشمنی پر ہنی ہیں، کچل دینا چا ہے ۔ اس کے مقابلہ میں لوگوں کے ان کی سرگر میوں کو جوریا تی دشمنی پر بینی ہیں، کچل دینا چا ہے ۔ اس کے مقابلہ میں لوگوں کے ذہن میں پولیس کا خاکہ بیہ ہے کہ بیدیا ست اور حکم ال طبقوں کے ملازم ہیں، جو قانون کے نام پر لوگوں کے بنیا دی حقوق تے ہیں، اور عوام کو بیدر دی اور ظالمانہ طریقے سے مارتے ہیں جب کہ لوگ اپنے حقوق کے لئے جد و جہد کر درہے ہیں۔ دیکھا جائے تو حقوق کی اس جدو جہد میں پولیس والے بھی بطور شہری شامل ہوتے ہیں۔

## ریاستی دہشت گردی

عام طور سے جب ساج میں دہشت گردی کا ذکر آتا ہے تو ان لوگوں یا جماعتوں
کی فدمت کی جاتی ہے کہ جواس عمل میں ملوث ہوتے ہیں، کیکن ریاسی دہشت گردی کے
بار سے میں خاموثی اختیار کی جاتی ہے، اور اس کی بہت زیادہ فدمٹ نہیں کی جاتی ہے۔ اگر
دیکھا جائے تو دہشت گردی چاہے کی جماعت یا گروپ کی جانب سے ہو، یا حکومت کی
جانب سے بیت قابل فدمت عمل ہے، کیونکہ دونوں صور توں میں ساج کے عام لوگ اس سے
متاثر ہوتے ہیں، لوگوں کی جانمیں جاتی ہیں، زخمی ہو کر زندگی بھر کے لئے ناکارہ ہوجاتے
ہیں، اس کے نتیجہ میں خاندان کے خاندان ہمیشہ کے لئے مالی مشکلات اور صعوبتوں سے
دوچار ہوتے ہیں، پبک اور نجی جائمیاد کونقصان پہنچتا ہے۔

دہشت گردی کی خاص بات سہ ہے کہ ہر دوجانب سے اس کا اخلاقی جواز تلاش کر لیا جاتا ہے۔ وہ گروپ کہ جواس کے ذریعہ اپنے مقاصد حاصل کرنا چاہتے ہیں، ان کے نزدیک ریاست اور معاشروں دونوں بدعنوانٹوں اور گناہوں کا شکار ہیں، اوران جماعتوں اور افراد کے مخالف اور دخمن ہیں کہ جوساح کوتبدیل کرنا چاہتے ہیں، اس لئے اگران کے خلاف دہشت گردی کے اقد امات کئے جاتے ہیں تو بیاس کے قابل ہیں کہ انہیں سزادی جائے۔

دوسری جانب ریاسی دہشت گردی کا اپناا خلاقی جواز ہوتا ہے۔ جولوگ حکومت اور اقتدار پر قابض ہوتے ہیں، وہ ہر حالت اور ہرصورت میں اپنی طاقت اور مراعات کو برقر اررکھنا چاہتے ہیں۔ اب اگرعوام ان کی بدعنوانیوں، اور کرپشن کے خلاف آ واز اٹھاتے ہیں تو وہ وہ یاسی اداروں کے ذریعے کہ جن میں فوج، رینجرز، پولیس، اور خلیما کی جن میں ان کے ذریعے کہ جن میں فوج، رینجرز، پولیس، اور خلیما کی جسوام کے احتماح اور مطالبات کو دبانے کی کوشش کرتے ہیں، اگر چہ عوام کے مطالبات جائز ہوتے ہیں، اگر چہ عوام کے مطالبات جائز ہوتے ہیں، تو بھی وہ مہنگائی کے خلاف آ واز اٹھاتے ہیں، تو بھی جمہوریت کی

بحالی اور بنیادی حقوق کے لئے الیکن ریاست کی نظر میں بیعوامی احتجاج ان کے اقتدار کے خلاف ہوتا ہے، اس لئے وہ اسے ختی سے کچلنے کے لئے دہشت گردی کے تمام ذرائع کو استعال کرتی ہے۔ جس میں لوگوں کے جلے جلوسوں پر لاٹھی چارج، آنسو گیس کے ذریعہ انہیں منتشر کرنا، گرفتار کرنا، جیلوں میں اذیت وینا، خاموثی سے گھروں سے اٹھا کرتح کیک کارکنوں کوغائب کردینا، شامل ہوتا ہے۔

ریاسی ادارے جب عوام کے ساتھ دہشت گردی کارویہ اختیار کرتے ہیں، توان کے لئے اس کا اخلاقی جواز ہوتا ہے، عوام کا مجمع، اس و امان کو تباہ کرنے والا، قانون کو تو ڈنے والا، ریاست کی جائیداد کو تباہ کرنے والا، اور حکومت کا تختہ النے والا ہوتا ہے جوان کے نزدیک ملک وساج کے دشمن، اور شریند ہوتے ہیں۔ اس لئے بیان کا فرض ہوتا ہے کہ وہ آئیس طاقت وقوت کے ذریعہ کچل دیں، ختم کردیں، یامنتشر کردیں۔

یکی صورت حال اس وقت ہوتی ہے کہ جب حکومتی ادار ہے اور ان کے کارکن سیاسی قید یوں پرتشدہ کرتے ہیں، تو ان کوسب سے پہلے دشن اور خالف سمجھ کرانیا نیت کے درجہ سے گراد سے ہیں، جب سامنے والا ان کے نزدیک انسان ہی نہیں رہتا ہے، تو اس پر تشدد کرتے ہوئے ، یا اسے اذیت دیتے ہوئے انہیں کوئی پریشانی لاحق نہیں ہوتی ہے، کیونکہ اپنی دانست میں وہ یہ بھورہے ہوتے ہیں کہ اس عمل سے وہ ملک اور ساج کی خدمت کررہے ہیں۔

کولونیل دور میں برطانوی حکومت کو ہندوستان میں اپنے اقتد ارکو قائم رکھنا تھا،
اس لئے بیاس کے مفاد میں تھا کہ فوج کو ہ بغاوتوں کے خاتمہ کے لئے استعال کرتے ہے،
اور پولیس کو شہروں میں عوام کے مظاہروں، جلسوں، جلوسوں اور احتجاجی پروگراموں کے خاتے کے لئے۔ برطانوی ریاست کے نزدیک اس کے خلاف احتجاجی اور مظاہرہ غداری کے مترادف تھا، اس لئے فوج اور پولیس مظاہرین سے خی کے ساتھ منٹی تھی۔ اس کا اندازہ کے مترادف تھا، اس لئے فوج اور پولیس مظاہرین سے خی کے ساتھ منٹی تھی۔ اس کا اندازہ اور ایس جلیا نوالہ باغ کے واقعہ سے ہوسکتا ہے کہ جہاں ڈائر نے جیسے کے شرکاء پر گولیاں برساکران کا قبل عام کیا۔ یہ گولیاں اس وقت تک چلائی گئیں کہ جب تک بیش ہوگئیں۔ اس کے صلہ میں ڈائر کو برطانوی امپاز کا نجات دہندہ قرار دیا گیا۔ یہ ریاستی

دہشت گردی کی بدترین مثال تھی۔

آزادی کے بعد پاکتان نے ان ہی روایات کو جاری رکھا ہے۔ نوج ، رینجرز،
اور پولیس کے ادارے اس طرح سے ریاسی دہشت گردی میں ملوث ہیں کہ جس طرح سے
کولوٹیل دور میں تھے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ہمارے ملک میں انداز حکم انی ،اور نظام سیاست
نہیں بدلا ہے۔ وہ ساج کے جہاں طاقت ایک یا چند ہاتھوں میں مرکوز ہوتی ہے وہ اس کی
حفاظت اور دفاع کے لئے ہر طاقت کو استعال کرتے ہیں اور مخالفت کو کچل دیتے ہیں۔ یہ
صورت حال صرف اس صورت میں بدل سکتی ہے کہ جب ملک میں حقیقی جمہوریت ہو، عوام
کے حقوق کا یاس ہو، اور ریاسی اداروں کا احتساب ہو۔

ریاتی دہشت گردی، ریاست اورعوام کو ایک دوسرے کا مخالف بنا دیتی ہے۔ جس کے ردمل میں لوگ قانون، دستور اور تمام ریاسی ضابطوں کی نفی کرتے ہوئے، معاشرے میں انتشار و بے چینی کو پیدا کرتے ہیں۔ جب لوگوں میں ریاست اور اس کے اداروں کا احترام ندر ہے تواس صورت میں ملک تباہی کے کنار سے پہنچ جاتا ہے۔ لہذا مزاحمی تحریوں میں ہمیں کی مقاصد پنہاں نظراؔتے ہیں۔ مگرایک چیز جوان سب میں مشترک رہی ہے وہ یہ کہ ان کو تبدیل کیا جائے اور فرسود نظام کی جگدایک شے اور تو انا نظام کونا فذکیا جائے۔

مزاحمتي تحريكين اوران كى اقسام

مزاحمتی تحریکیں دوقتم کی ہوتی ہیں۔ایک وہ جوسلم جدوجہداور تشدد کے ذریعہ اپنے مقاصد کوحاصل کرنا چاہتی ہیں۔ دوسری وہ جوجمہوری اور دستوری طریقے ہے اپنے مطالبات تسلیم کرانے کی کوشش کرتی ہیں۔

مسلح مزاحمت اس وقت ہوتی ہے جب گفت وشنید کے تمام دروازوں کو بند کردیا جائے اور دیاست کا جراس قدر بڑھ جائے کہ سلح جدو جہد کے علاوہ اور کوئی دوسراراستہ باتی ضدہ ہے۔ یہ صورت حال بادشاہت، اور آ مرانہ دور حکومت میں ہوتی ہو کیونکہ اس میں تمام اختیارات سمٹ کر فر دواحد کے پاس آ جاتے ہیں جو کس تقیداور خالفت کو برداشت کرنے پر تیار نہیں ہوتا ہے۔ اس لئے مطالبات کو تسلیم کرانے یا حکومت کو تبدیل کرنے کے لئے بغاوت اور سلح جدو جہد کے ملاوہ اور کوئی دوسری صورت باتی نہیں رہتی ہے۔ بہی صورت بغاوت اور سلح جدو جہد کے ملاوہ اور کوئی دوسری صورت باتی نہیں رہتی ہے۔ بہی صورت حال اس وقت پیش آتی ہے جب کس ملک پر جملہ کرکے کوئی طاقت قابض ہوجائے ، البندا اس حال اس وقت پیش آتی ہے جب کس ملک پر جملہ کرکے کوئی طاقت قابض موجائے ، البندا اس کے جدور کرتی ہے کہ دوہ ملک جھوڑ کر چلے جا کیں۔ قابض طاقتوں کے خلاف اس قتم کی مزاحتی تحریکیں تاریخ کے ہردور میں رہی ہیں۔

بادشاہت کے زمانہ میں مزاحمی تحریکوں کو بغاوت سے موسوم کیا جاتا تھا۔ بادشاہ باغیوں کو اپنا مجرم سجھتا تھا اور بہلوگ سخت سراؤں کے مستحق سمجھے جاتے تھے۔ انہیں سبق آ موز سزا کمیں دی جاتی تھے۔ زندہ آگ میں جلایا جاتا تھا۔ ہاتھی کے پیروں تلے کچل دیا جاتا تھا اور سریام بھانی دی جاتی تھی تا کہلوگ ان سے عبرت حاصل کریں اور بغاوت کی جرأت نہ کریں۔ لیکن ان سخت سزاؤں کے باوجودلوگ ظلم اور جرکے خلاف برابر مزاحمت کرتے رہے اور خاموش ہو کرنہیں بیٹھے۔

# مزاحمتی تحریکیں اوران کے ساح پراثرات

تاریخ کے ہردور میں مزاحتی تحریکیں انجرتی رہی ہیں۔ان میں سے پھھامیاب ہوئی اورا کش تاکام، گراس کے باوجودلوگوں میں مزاحت کے جذبات کم نہیں ہوئے۔اس لئے بیسوال کیا جا سکتا ہے کہ آخرلوگ کیوں مزاحت کرتے رہے ہیں اور ناکامیوں و شکستوں کے باوجود بیتر کییں پیدا ہوتی رہی ہیں؟اس کی ایک وجہ تو انسان کی فطرت ہے کہ وظلم واستحصال کوایک خاص حد تک برداشت کرتا ہے اور جب اس کے صبر کا پیانہ لریز ہو جاتا ہے تو دہ اس نظام، روایات اور قدروں سے بخاوت کرتا ہے کہ جواس کی راہ میں حائل ہوتی ہیں۔

## مزاحمتی تحریکوں کے مقاصد

مزاحمی تحریوں میں ہم کی مقاصد کار فرماد کیمتے ہیں۔ان میں سے پچھ کی کیس ظلم و استحصال کے خاتمہ،انصاف و مساوات اور عام لوگوں کی خوش حالی اور حقوق کے لئے جدوجہد کرتی ہیں۔ بیسان کے پورے نظام کو تبدیل کر کے اس کی جگہ ایسا متبادل نظام لانے کی خواہش مند ہوتی ہیں کہ جس میں طبقاتی فرق یا تو کم ہوجا کیس یا ختم ہوجا کیس اور عام آدی کو اس کے حقوق میں۔اور اس کی جگہ بور ڈوا اس کے حقوق میں۔اور اس کی جگہ بور ڈوا یا متوسط طبقے کی حکم ان کے حدوجہد کرتی ہیں۔ان کے منشور میں عام لوگوں کے لئے یا متوسط طبقے کی حکم ان کے حدوجہد کرتی ہیں۔ان کے منشور میں عام لوگوں کے لئے زیادہ جگہ نہیں ہوتی ہے۔وہ ایک استحصالی نظام لانا علیا ہوتی ہیں۔ کی حکم راہمتی تحریکیں فرداور اس کے ذاتی مفادات تک محدودر ہتی ہیں۔

ان ہی میں سے چندالی مزاحمی تحریکیں بھی رہی ہیں کہ جو ماضی کے کمشدہ سنہری دور کو واپس لانا چاہتی تھیں ، اور جو کسی مہدی یا نجات دہندہ کی آمد پرتحریک کا آغاز کر کے جدوجہد کرتی ہیں کہ ایک مثالی معاشمہ ہ کا قیام عمل میں لایا جائے۔ مزاحتی تحریکوں میں اس وقت تبدیلی آئی کہ جب جمہوری ادارے اور روایات کو فروغ ہوا۔ دستور اور قانون میں اس وقت تبدیلی آئی کہ جب جمہوری ادارے اور روایات کو فروغ ہوا۔ دستور اور قانون میں اس کی مخبائش پیدا ہوئی کہ لوگ اپنے حقوق کے لئے پرامن جلے و جلوس، اور تحریر و تقرر کے ذریعہ اہلی اقتدار پر دباؤ ڈالا جانے لگا۔ اگر ریاست پر امن طریقوں اور ذرائع سے لوگوں کے مطالبات تسلیم نہیں کرتی تو اس صورت میں پرامن تحریکیں بھی تشدد کا راستہ اختیار کرلیتی تھیں۔

#### مزاحمت کرنے والے

جن طبقات نے مزاحمق تح یکوں میں بڑھ چڑھ کر حصد لیاان میں خاص طور سے
کسان شامل ہیں۔ انہوں نے حکمرانوں اور جا گیرداروں کے خلاف مسلسل مزاحت کی
کیونکہ بیان کے ستائے ہوئے تھے جوان سے ان کی پیدادار بھی ہتھیا لیتے تھے اور ان پر
بھاری کیکس ورجر مانے بھی عائد کرتے تھے۔ اگر چدان کے ہتھیار بمقابلہ اپنے مخالف کے
کم ترہوتے تھے گراس کے باوجود و تربیت یافتہ اور سلے افواج سے مقابلہ کرتے تھے۔

دوسراطبقہ غلاموں کا تھا۔ اگر چہ سے انتہا مجبوراور بے بس ہوا کرتے تھے۔ مگر ایک وقت وہ آتا تھا کہ اپنے آتا وک کے خلاف اٹھ کھڑے ہوتے تھے۔ غلاموں کی بغاوتوں نے بڑی بڑی سلطنق کو ہلا کر رکھ دیا تھا۔ مزدوروں کی مزاحتی تحریکین خاص طور سے منعتی انقلاب کے بعدا بھریں کہ جب فیکٹر یوں اور کا رخانوں میں کام کرنے والے متحد ہوئے اور اینے حالات کی بہتری کے لئے آواز اُٹھائی۔

ان کے علاوہ دست کار، ہنر مند، ادر شہر کے غریب لوگ بھی وقا فو قا محمر انوں کے خلاف تحریکیں چلاتے رہے ہیں۔ جب بھی کھانے پینے کی اشیاء مہنگی ہو کیں اور امن و امان کی صورت مجڑی تو اس صورت میں بیمزاحتی تحریکیں اچا تک اٹھ کھڑی ہوتی تھیں اور گلی کوچوں اور شاہرا ہوں میں سب لوگ جمع ہوکراحتیاج کرتے تھے۔

تاریخ ہمیں بیہ بھی بتاتی ہے کہ جب بھی مزاحتی تحریکیں شروع ہوئیں تو!ن کے راہنماؤں کواس کا پوراانداز تھا کہان کے مخالف ان سے زیادہ طاقت وراورمنظم ہیں۔ان کے پاس ان کے مقابلہ میں زیادہ اسلحہ ہے کیکن اس کے باوجود وہ مزاحت پر تیار رہتے تھے۔
ان کے پاس مقصد کے حصوں کا جذبہ تھا جوانہیں ہر قربانی کے لئے تیار رکھتا تھا۔ انہیں اس
بات کا بھی احساس رہتا تھا کہ وہ ریاست اور اس کے اداروں سے جنگ ہار جا کیں گے لیکن وہ
اس کے باوجود وہ مزاحمتی تحریکوں کے ذریعظم و ناانصافی کولوگوں کے سامنے لاتے تھے اور ان
میں تبدیلی کی خواہش کو بیدار کرتے تھے۔ اس طرح ان کی شکست میں ان کی فتح ہوتی تھی۔
ان تمام مزاحمتی تحریکوں کو ایک خاص بات یہ تھی کہ مزاحت کرنے والے کی
خاص مقصد کر گئے دیں آواد اٹھا تر بیتی تھی کہ مزاحت کرنے والے کی

ان من مرا می فریون وایک حال بات یہ کی کہ طرا مت مراح والے کی خاص مقصد کے لئے جب آواز اٹھاتے تھے تو ان میں اتحاد ویگائگت کے جذبات پیدا ہوجاتے تھے۔ بہی تحریک کاسب سے موثر ہتھیا رتھا جوانھیں مزاحمت پر آمادہ کرتا تھا اور وہ مقصد کے حصول کے لئے جان دینے پرتیار ہوجاتے تھے۔

#### تاريخ اورمزاحمتى تحريكيي

تاریخ کی سم ظریفی ہے کہ روایتی مورخوں نے ان مزاحتی تحریکوں کے بارے میں جو پچھ کھھا ہے وہ منفی ہے۔ وہ ان تحریکو ملک وقوم کی دشمن قرار دیتے ہیں جوساج کے استخام کو کمزور کرتی ہیں۔انتشار اور بے چینی کا باعث بنتی ہیں۔تاریخ کے اس پر و پیگنڈ بے ک وجہ سے مزاحتی تحریکوں کے مقاصد اور ان کے ساج پر اثر ات لوگوں کی نظروں سے اوجھل ہو گئیں۔

موجودہ دور میں مورخوں کی ایک جماعت کوشش کر ہی کہ تاریخ کوروایتی مورخوں کے چنگل سے نکال کر اس کی ازمرِ نوتشکیل کریں۔اس سلسلہ میں مزاحمتی تحریکییں ان کا اہم موضوع ہیں۔وہ ان تحریکوں کی تاریخ کو ماضی سے نکال کر نئے سرے سے ان کا جائزہ لے رہے ہیں۔ان تحریکوں کے داہنماؤں کی شخصیتوں کو منظر عام پر لا رہے ہیں کہ جنھوں نے تحریکوں کی راہنمائی کرتے ہوئے جانیں دیں اور اپنے خون سے نہیں زندہ رکھا۔

وہ ان تحریکوں کے ساج پراٹر ات کا بھی جائز ہ لے رہے ہیں جس سے انداز ہوتا ہے کہ انھوں نے بھی انقلا بی اور بھی خاموثی سے معاشرہ پر اٹر ات ڈالے اور تبدیلی کی راہیں ہموارکیس۔

#### انگلستان کی مزاحمتی تحریکییں

اب تاریخ میں مزاحمی تحریکوں کا ماضی ریکارڈ موجود ہے جس سے پیتہ چاتا ہے کہ دنیا کے ہر ملک میں یہ تحریکییں مختلف مقاصد کے لئے اٹھتی رہی ہیں۔اس سے ایک بات کا اندازہ اور ہوتا ہے کہ اگر چہان تحریکوں کواہل افتذار نے تی سے کچل دیا، مگراس کے باوجود ان کی آواز دبی نہیں بلکہ کسی نہ کسی شکل میں بار بار بلند ہوتی رہی۔ اور ساج کی اجتماعی یا دواشت میں ان کی یا دیں باقی رہ گئیں۔

مثلاً انگلتان میں سے ایک (Levellers) اور دوسری لیولرز (Levellers) تھی۔ان دونوں تح یکوں نے جن انقلابی مطالبات پرزور دیا ان میں کسانوں کو ان زمینوں کے مالکا نہ حقوق دیئے تھے کہ جو انقلابی مطالبات پرزور دیا ان میں کسانوں کو ان زمینوں کے مالکا نہ حقوق دیئے تھے کہ جو کوئی کاشت نہیں کرتا تھا بیکار پڑی تھیں اور کسی کے استعال میں نہیں تھیں۔ دوسری سینجی جا کدار کے خاتمہ کی بات کر رہے تھے جس کی وجہ سے امراء کومراعات ملتی تھیں اور وہ ذرائع پر قابض ہوکر خود کو دوسروں سے متاز کرتے تھے۔ بیاس کے حامی تھے کہ طبقاتی فرق کوئتم کر کے ساج میں مساوات کو قائم کیا جائے۔ چونکہ انگلتان میں انتخابات کا سلسلہ شروع ہو چکا تھا۔ اس لئے ان کا مطالبہ تھا کہ ہر فرد کو ووٹ کاحق ملنا چاہیے۔ کیونکہ اس وقت ووٹ کاحق خاتمہ کا بھی مطالبہ کیا کیونکہ بیا کی طبقہ کا نمائندگی کرتا تھا ورطبقاتی تقسیم کو اجا گر کرتا تھا۔ بیہ تحریکیں چرچ اور اس کے عہدے داروں کے بھی خلاف تھیں کیونکہ بیا تھوں اور قائم شدہ روایات کی حمایت کرتے تھے۔

چونکہ ان تحریکوں کے مقاصدا نقلا بی تھے،اس لے ریاست اور حکمران طبقوں نے انہیں تختی کے ساتھ کچل کرر کھ دیا۔ گرانہوں نے جن حقوق کی آواز اٹھائی تھی۔ وہ مطالبات ختم نہیں ہوئے اور آنے والی مزاحمتی تحریکیں بار بار انہیں دھراتی رہیں۔ یہاں تک کہ 19 دیں صدی میں ان میں سے اکثر مطالبات کو تسلیم کرلیا گیا۔

صنعتی انقلاب کے بعد انگلتان میں ایک اور مزاحتی تحریک اٹھی جولوڈ اکڈس

(Luddites) کہلاتے تھے۔اس میں مزدور شامل تھے جونی ایجاد شدہ مشینوں کو اپناد تمن سمجھتے تھے کہ جنہوں نے ان کا روزگار چھین لیا تھا۔ اس لئے انھوں نے فیکٹر یوں اور کارخانوں میں مشینوں کو تو ڑنا شروع کر دیا تھا کہ اس طرح وہ اپنے دشمن سے نجات پا سمبیں۔اس تحریک کو بھی تحق سے دبادیا گیا۔ گرصنعتی عہد جیسے جیسے آگے بڑھتا گیا اس طرح سے مزدور طبقہ باشعورا ورمتحد ہوتا جا گیا۔انہوں نے جن مزاحمتی تحریکوں کی ابتداء کی وہ آج بھی جاری ہیں۔

## كولونيل دوركي مزاحمتي تحريكيير

یوں تو مزاحمتی تحریکیں عہدوسطی کے ہندوستان میں بھی رہیں۔ مگرانگریزی اقتدار کے بعد ہندوستان میں جوسیاس معاشی اورسا جی تبدیلیاں آئیں۔ان کی وجہ سے کسانوں، سنیاسیوں اور آ دی واسیوں کی گئی تحریکیں اٹھیں۔ کسانوں کی تحریکوں کے پس منظر میں انگریزوں کا نیار یو نیوسٹم تھا، جس میں کسانوں پراس قدر مالی بوجھ پڑا کہ انھوں نے اس کے خلاف بار بار بعناوتیں کیں۔ بنگال میں جب 1765 سے 1793 کے درمیان حکومت نے نئے نئے زرع کیکس لگائے تو اس کے نتیجہ میں بنگال اور بہار میں کسانوں اور سنیہ سیوں نے مل کر بعناوت کی۔وارن ھیسٹنگز، گورنر جزل نے ان بعناوتوں کو تحق سے کچل و با۔

1806 سے 1824 کے دوران دوران مدارس کے پاس ویلور اور کلکتہ کے قریب بیرک پورمیں فوجی بغاوتیں ہو کیں۔

1876 '1857' 1854' 1831' 1820' 1817' 1811' 1807

اور 1899 ہندوستان کے مختلف علاقوں میں آدی واسیوں نے مزاحمی تحریکییں شروع

کیس – اس کی وجہ بیتی کہ آدی وائی جنگلوں میں رہتے تیے جہاں وہ درختوں اور جڑی

بوٹیوں کے استعال میں صدیوں ہے آزاد تھے۔ ان کے ہاں نجی جا کداد کا تصور نہیں تھا۔
مشتر کہ تھتی باڑی کرتے تھے اور جنگلات کی پیداوار سے وست کاری کی گئی طرح کی
وجسورت چیزیں بناتے تھے۔ اب تک کی حکمراں نے ان سے نہتوریو نیووصول کیا تھا اور
نہیں ان پڑیکس لگایا تھا جب انگریز حکومت نے جنگلات اور اس کے زمینوں کونجی ملکیت قرار

دے دیا تو اب ان پرریونیو کا اطلاق ہونے لگا اور کئی طرح کے ٹیکس بھی ان پر لگائے جائے ۔ لگے۔1830ء میں ایک قانون کے ذریعہ جنگلات کی لکڑی حکومت کی ملکیت ہوگئی۔ لہذا اس نئے بندوبست نے جو مسائل پیدا کئے اس کے نتیجہ میں انہوں نے مزاحمت کی ، جسے حکومت ،ساہوکاروں اور جا گیرداروں نے مل کردبادیا۔

آ دی واسیوں کے علاوہ 1837 1837 1847 1847 1847 1857 آور 1854 میں اسیوں کے علاوہ 1830 1837 1837 میں بنگال میں قبضہ کے بنگال میں بنگال میں قبضہ کے بعد انگریزی حکومت نے افیم، بنٹ من اور نیل کی کاشت کوفر وغ دیا۔ کسانوں کو قانو نا پابند کیا کیدوہ اپنی ساری فصل مل کے مالکان کودے دیا کریں۔ افیم کی تجارت پر حکومت کی اجارہ داری تھی۔ نیل کاشت کرنے والے کسان کوئی اور فصل پیدائہیں کر سکتے تھے۔ یہ کاشت کار مختلف فیکسوں اور زمینداروں اور مل مالکان کے جبر کے ہاتھوں انتہائی غربت اور مفلسی کا شکار رہتے تھے۔ اس ظلم کے خلاف انہوں نے مسلس آ واز اٹھائی۔ گر حکومت کی طاقت ۔ کہ آگے ان کی تحریبی ناکام ہوئیں۔ اگر چہ یہ تحریبی کچل دی گئیں گر انہوں نے کسانوں میں طبقاتی شعور کو پیدا کیا۔ جس کا اندازہ 1830 میں اس اعلان سے ہوتا ہے کہ 'خدا نے یہ زمین سب کے لئے بنائی 'اس کا کرایہ وصول کر نااس کے اصول کے خلاف ہے۔''

کولونیل دوری اہم مزاحق تحریکوں میں موپلاؤں کی تحریکیں بہت اہم ہیں۔ موپلا مالا بار کے مسلمان تھے کہ مقامی آبادی 32 فیصد ہے۔ ان کی مادری زبان ملیالم تھی اور پیشہ کے اعتبار سے یہ کاشت کار تھے۔ ان کے علاقے پر حیدرعلی اور ٹیپوسلطان کا قبضہ رہا تھا۔ جس دوران ان کی معاثی حالت بہتر ہوئی تھی اور آبیں نے خود کو ہندو زمینداروں کے استحصال سے آزاد کرایا۔ ٹیپوسلطان کے دور حکومت میں بیزمیندارا پی زمین چھوڑ کر دوسرے علاقوں میں چلے گئے۔ 1799 میں ٹیپولی شکست کے بعدیہ ہندو زمیندار دوبارہ سے واپس آگئے۔ میں جلے گئے۔ 1799 میں ٹیپولی شکست کے بعدیہ ہندوزمیندار دوبارہ سے واپس آگئے۔ ایسٹ انڈیا کمپنی کی حکومت نے ان کی مدد کی اوان کی چھوڑی ہوئی زمینوں پر قبضہ کرایا۔ اس کے خلاف موپلا کسانوں 1900ء اور 1802ء میں بغاوت کی ۔ لہذا ان کی مزاحت کمپنی کی حکومت نے موپلا کس کو نہر میں تو م

مو پلاؤں نے حکومت کے جبر اور زمینداروں کے خلاف بار بار مزاحمی تحریکیں چلائیں۔ان میں 1836 اور 1869 کی تحریکییں مشہور ہو ئیں لیکن ان میں سب سے اہم تحریکییں 1921 اور 1922 کی تھیں۔ بیوہ وقت تھا کہ جب ہندوستان میں خلافت اور عدم تعاون کی تحریکیں جاری تھیں۔ بیمزاحمتی تحریکیں اس قدر طاقتو رتھیں کہ برطانوی حکومت اس صدمہ ہے ہل کررہ گئی تھی۔

## مزاحمتى تحريكين اورطبقات

اگر مزاحمتی تحریکوں کا تعلق خاص طبقات سے ہوتا ہے تو ان کی خواہش ہوتی ہے ان کے طبقاتی مفاداور پورے ہونے کے بعد تحریک کوختم کردیا جائے۔ اس کی مثال مارٹن لوقتر کی پروٹسٹنٹ تحریک ہیں جس کی جمایت جرمن ریاستوں کے حکمرانوں نے کی جن کی مدد سے یہ پوپ اور کیتھولک چرچ کا مقابلہ کرسکی ۔ لیکن جب جرمن کے کسانوں نے اپنے حقوق کے لئے بغاوت کی تو لو تھر نے اس کی خت مخالفت کی اور جرمن کے حکمرانوں کومشورہ دیا کہ اس تحریک واس قدر تحق سے ختم کیا جائے کہ ان کا نام ونشان بھی باتی ندر ہے۔

یکی کچھ فرانس کے ۱۵۸ کا کے انقلاب میں ہوا۔ جب بور ڈواطبقے کے مفادات

پورے ہو گئے تو انقلا بی حکومت نے کسانوں اور عوام کی مزاحمتی تحریکوں کو تن سے کچل دیا۔
حکر ان طبقے نہیں چاہتے کہ ایک تحریک کی امیابیاں دوسری مزاحمتی تحریکوں کو جنم

دیں۔ اس لئے ان کی کوشش ہوتی ہے کہ بیسلسلہ ایک کے بعد ختم ہوجائے۔ اس لئے اگر
تحریک بور ڈواطبقہ کے ہاتھوں میں ہوتی ہے تو ان کی کوشش ہوتی ہے کہ وہ اس میں عوام کی
شمولیت کی اجازت تو دیں مگر را ہنمائی ان ہی کے پاس رہے۔ تا کہ وہ جس طرح سے
جا ہیں تحریک کارخ موڑیں۔

#### مزاحمتی تحریکیں اور نظریات

مزاحمتی تحریکوں کی بنیاد کسی نظریہ اورفکر پر ہوتی ہے۔ان کے پیش نظر کوئی منصوبہ ہوتا ہے کہ جس کی پیمیل ان کا مقصد ہوتا ہے۔اگر تحریک سامراجی طاقت کے خلاف ہوتی ہے تو اس کا مقصد ملک کی آزادی ہوتا ہے۔ اگر ریاست اور حکومت کے خلاف ہوتو اس کا مقصد ریاست یا حکومت کی پالیسیوں کو تبدیل کرنا، اوران کی جگہ کوئی اور متبادل نظام قائم کرنا ہوتا ہے۔ لیکن اگر مزاحمتی تحریک کسی ایسے ایشو پر اپنی بنیادر کھے کہ جوساج کو ترقی کے بجائے اور پس ماندہ کر دی تو اس صورت میں اس کے نتائج منفی ہوتے ہیں۔ مثلاً برصغیر ہندوستان میں خلافت تحریک، اوراس کے ساتھ ہجرت تحریک، دونوں مزاحمتی تحریک تھیں، مگران تحریک کو ایش کا کہ خلافت ایک فرسودہ نظام ہوکر ختم ہور ہاتھا، مگران تحریک کے جدو جہد کرنا تو انائی کو ضائع کرنا تھا۔ اس طرح سے ہندوستان کو دار الحرب قرار دے کر یہاں سے ہجرت کرنا، ایک افسوناک عمل تھا، جس کا نقصان ہندوستان کے مسلمانوں کو اٹھانا پڑا، اور ان دونوں تحریکوں نے ان میں ساسی شعوروں گئی پیدائییں کی بلکہ انہیں گمراہ کیا۔

اس لئے اگر مزاحتی تحریک بنیاد پس ماندہ خیالات وافکار پر ہوتی ہے تو اس کے نتائج بھی اس صورت میں طالبان کی نتائج بھی اس صورت میں ظاہر ہوتے ہیں۔ اس سلسلہ میں موجودہ دور میں طالبان کی تحریک کی مثال دی جاسکتی ہے۔ جو ایک طرف تو غیر ملکی سامراج کے خلاف مزاحت کر رہے ہیں مگر دوسری طرف ان کا مقصدا یسے شرعی نظام کا نفاذ ہے جوان کے پس ماندہ ذہن کی پیداوار ہے۔ ان کی مزاحمت نہ صرف جدیدیت سے ہے بلکہ جمہوریت، حقوق انسانی اور دواداری کے خلاف بھی ہے۔

#### ساج پراژات

مزاحمتی تحریکیں کامیاب ہوں یا ناکام ان کے ساج پر گہرے اثرات ہوتے ہیں۔اول بیساج کے جمود کوتو ڈکر مایوی کا خاتمہ کرتی ہیں۔ایک ایسے وقت میں کہ جب لوگ تبدیلی سے ناامید ہوجاتے ہیں، ایسے ماحول میں بیاس احساس کو دور کرتی ہیں کہ حالات بھی تبدیل نہیں ہوں گے۔ یاظلم و ناانصافی کی جڑیں ای طرح سے ساج کے نظام میں پوست رہیں گی۔مزاحمتی تحریکیں لوگوں میں حوصلہ، جذب،اور جوش پیدا کرتی ہیں۔ میں پوست رہیں گی۔مزاحمتی تحریکیں لوگوں میں حوصلہ، جذب،اور جوش پیدا کرتی ہیں۔

تو کم ہوتی ہیں یابالکل نہیں ہوتی ہیں تحریک کے ذریعہ وہ مسائل سامنے آتے ہیں۔لوگ ان کی اہمیت سے واقف ہوتے ہیں۔ان میں مسائل کے حل کا شعور آتا ہے۔اس طرح تحریک عوام میں ایک ٹی طاقت اور تو انائی پیدا کرتی ہے جوانہیں ریاست کے جراور استعار کے خلاف جدوجہد پر تیار کرتا ہے۔

ہر مزاحمی تح یک کی نظریہ اور فلسفہ کی بنیاد پر ابھرتی ہے۔ جیسے جیسے تح یک آگے بردھی ہے وقت کے ساتھ اور تجربہ کی روشی میں اس کے خیالات وافکار میں اضافہ ہوتا رہتا ہے۔ اگر تحریک ناکامی ہوجاتی ہے تو اس کی ناکامی پرغور وفکر کیا جاتا ہے۔ اسلئے بعض اوقات ناکامی کے نتیجہ میں ایک اور تو اناتح کی جنم لیتی ہے۔ اس کی مثال ہمارے سامنے روس کی ہے کہ جہاں مزاحمی تحریک کیوں کو بار بارتخی ہے کہا گیا۔ گرایک کے بعدایک اور تحریک جنم لیتی رہی جو بالاخرروس کے انقلاب پرختم ہوئی۔

کیکن اس کا دارومدارساج کے رویوں اور دانشوروں کے تازہ افکار وخیالات اور راہنماؤں کی ثابت قدمی پر ہوتا ہے جوتح کیوں کو نا کامیوں کے باد جود ہمت وحوصلہ کے ساتھ آگے بڑھاتے رہتے ہیں۔

ایران میں بھی شاہ کے خلاف کئی مزاحمتی تحریکییں تھیں جو برابراتھتی رہیں۔گر وہاں تبدیلی نے ساج کوآ گے بڑھانے کے بجائے اور پس ماندہ بنادیا،اوراس میں مذہبی انتہا پہندی کی جڑوں کو گہرا کردیا۔

مزاحمتی تحریکوں کے نتیجہ میں ایشیا وافریقہ سے کولونل ازم کا خاتمہ ہوا، ملک آزاد ہوئے اذادوں کے بعدان ملکوں میں کہ جہاں آ مرانہ حکومتیں قابض ہو گئیں وہاں ایک بار پھر مزاحمتی تحریکوں کا آغاز ہوا جنہیں آزاد ملکوں کے اہل اقتدار نے تحق سے کچلا۔ گراس کے باوجود ریتحریکیں بار بار امجرتی ہیں اور عوام کی آزادی اور حقوق کی آواز بلند کرتی ہیں۔ ہمارے سامنے برماکی مثال ہے کہ جہاں فوجی حکومت جمہوری اور آزادی کے جذبہ کوختم نہیں کرسکی۔

ا یک ملک کی مزاحمتی تحریک، دوسر ہے ملکوں کے لوگوں میں نہ صرف آ گہی وشعور پیدا کرتی ہیں بلکدان میں جذبہ وجوش پیدا کرتی ہیں کہ وہ اپنے ملکوں میں آزاد کی کی جدوجہد کوشروع کریں۔ آج کے دور میں میتر کیمیں چاہے لاطبی امریکی ملکوں میں ہیں یا ایشیا و
افریقہ میں، میہ کچلے ہوئے اور پسے ہوئے عوام کوایک نئی تو انائی اور طاقت دیتی ہیں۔
ماضی کی مزاحمت تحریکیں تاریخ میں زندہ رہتی ہیں۔ اور آنے والی مزاحمتوں کے
لئے ماڈل بن جاتی ہیں۔ وہ انھیں تاریخ کے صفحات سے نکال کرحال میں لے آتی ہیں۔ اور
ان کی روشنی میں جدو جہد کو آگے بڑھاتی ہیں۔ وہ راہنما جنہوں نے تحریکوں میں جانیں دیں
وہ ایک بار پھربطور ہیروسا منے آتے ہیں۔

اسپارٹاکس جس نے رومی امپائر کے خلاف غلاموں کی بعناوت کی راہنمائی کی وہ 1960 اور 1970 کی دھائیوں میں پورپ کی مزاحمی تحریوں کا ہیرو بن گیا اور اس کے نام سے قائم نظیم نے ساج میں انقلابی خیالات کا پر چار کیا۔ چی گیویرا، انقلاب کی علامت کے طور پر ابھرا، اور آج بھی اس کا نام لوگوں میں جذبہ و جوش اور انقلاب کی گئن پیدا کرتا ہے۔ بھگت نگھو ایک دہشت گرد کے طور پر بھانی دی گئی لیکن وہ ایک آزادی کے سپاہی کے روپ میں تاریخ سے باہر آیا اور برصغیر کے لوگوں کے لئے باعث فخر ہوگیا۔

بیراہنما پی تحریکوں کواپنے دوراور وقت میں تو کامیاب نہیں کر سکے، گر آج وہ دنیا بھرمیں ہزار ہالوگوں کے لئے انقلاب اور تبدیلی کی علامت ہیں۔

ان مزاحمتی تحریکوں کی سب سے بڑی کامیابی یہی ہے کہ وہ لوگوں کو مایوں نہیں ہونے دیتیں ہیں۔ بلکہان میں امیداور تبدیلی کی خواہش کوزندہ رکھتی ہیں۔

### اسلامی تاریخ: ایک جائزه

#### تاریخ نویسی

اسلامی تاریخ نولیی وقت کے ساتھ بدلتی رہی ہے۔اس تبدیلی کے پس منظر میں اسلامی ساج کی تبدیلی اور پھیلا و کو دخل تھا۔ تاریخ کے اس تسلسل کو سجھنے کے لئے مورخ اس کو کئی ادوار میں تقسیم کر دیتے ہیں تا کہ ہر دورکی تاریخ ،اس کے رحجانات ،اور اس عہد میں ہونے والی تبدیلیوں کو سمجھا جا سکے۔

مثلاً اسلام سے پہلے کی تاریخ، دراصل عرب قبیلوں کی تاریخ بھی، اسے "الایام"
کہاجا تا ہے۔اس میں ہر قبیلہ کی تاریخ اور اس کے رہم ورواج کو بیان کیا گیا ہے۔ جوافراد
تاریخ کو محفوظ رکھنے اور پھر اسے بیان کرنے کا کام کرتے تھے انہیں" راوی" یا" اخباری"
کہاجا تا تھا۔ چونکہ ہر قبیلہ اپنے رہم ورواج اور عادات پر فخر کرتا تھا،اس لئے بیروایات اس
کی شناخت اور شخصیت کو ابھارنے کا کام کرتی تھیں۔

جب اسلام کا پھیلاؤ ہوا، فتوحات ہوئیں، خےلوگ مذہب اسلام میں داخل ہونا شروع ہوئے، تو اس کے ساتھ ہی تاریخ نولی میں اضافہ ہوا، لہٰذا ایک خے اسلوب کی ابتداء ہوئی جو کہ ' وقائع'' کہلا تا تھااس میں ایک سال میں ہونے والے اہم واقعات کو درج کرلیاجا تا تھا۔ اب واقعات میں اہم شخصیتیں بھی اجر کرسا ہے آئیں کہ جن کا فقوحات میں اہم کر دار تھا۔
لیکن جب واقعات تیزی سے بدلنا شروع ہوئے، فتوحات کے بعد، حکومت کا استحکام ہوا، انتظامیہ کی بنیاد پڑی، خےلوگ اور ان کے گھر ہے آگی ہوئی، تو تاریخ میں نئے موضوعات آنا شروع ہوئے، اب تاریخ میں ماضی کی تشکیل شروع ہوئی، لہٰذا ' طبقات' کے موضوعات آنا شروع ہوئے، اب تاریخ میں ماضی کی تشکیل شروع ہوئی، لہٰذا ' طبقات' کے نام سے جو تاریخ میں ان میں دس سال کے واقعات کو جمع کر دیا جاتا تا کہ ایک مدت کے بارے میں تاریخی تھا کی سامنے آئیں اور ان کی مدت سے تاریخی عمل کو مجھا جاسکے۔

کے بارے میں تاریخی تھا کئی سامنے آئیں اور ان کی مدت سے تاریخی عمل کو مجھا جاسکے۔

جب اسلامی دنیا میں خاندانی حکومتیں قائم ہونا شروع ہوئیں، خاص طور سے امیے۔
جب اسلامی دنیا میں خاندانی حکومتیں قائم ہونا شروع ہوئیں، خاص طور سے امیے۔

خاندان کے بعد عباسی آئے ،اوران کے زوال کے بعد مشرق و مغرب میں حکمراں خاندان انجرے تو انہوں نے اب خاندانی تاریخیں کھنی شروع کر دیں، چونکہ یہ تاریخیں درباری مورخ لکھتے تھے اس لئے ان میں شاہی خاندان کے بارے میں تعریف و تو صیف ہوتی تھی۔اس وجہ سے ان کا دائر ہ محدود ہے۔

جب اہل یورپ نے اسلامی تاریخ لکھنا شروع کی تو انہوں نے اپنے نقطہ نظر
سے اس کومخلف نام دیے ، مثلا اس تاریخ کو ' ساراسینس ' (Saracens) کہا جس کے
ہارے میں کہاجا تا ہے کہ یہ لفظ یا تو شرق سے نکلا ہے ، یاضح اسے اور یا سارا سے ۔ جب عربوں
نے اسین فتح کیا تو ان لوگوں کے لئے اہل یورپ نے مورز (Moors) کی اصطلاح
استعال کی ، خیال کیاجا تا ہے کہ شاید یہ مورزی سے نکلا ہے ، جومراقش کی بگڑی شکل ہے۔
کچھ مغربی مورخوں نے اسے محمد ن ہسٹری لکھنا شروع کر دیا ، جو بعد میں مسلم
ہسٹری یا اسلامی ہسٹری کے ناموں سے مقبول ہوئی ۔ پچھ مورخ اسلامی اور مسلم میں فرق
ہسٹری یا اسلامی ہسٹری کے ناموں سے مقبول ہوئی۔ پچھ مورخ اسلامی اور مسلم میں فرق
ہسٹری یا اسلامی ہسٹری کے ناموں سے مقبول ہوئی۔ پچھ مورخ اسلامی اور مسلم میں فرق
ہسٹری یا اسلام کی روح کا خاتمہ ہوگیا اور ایک الی تاریخ شروع ہوئی کہ جس کا اسلام سے
تعلق نہیں تھا ، اس لئے یہ مسلم تاریخ ہے۔
تعلق نہیں تھا ، اس لئے یہ مسلم تاریخ ہے۔

جب موجودہ دور میں عرب بیشنل ازم انجرا، تو تاریخ کو ندہب سے جدا کر کے اس حوالہ سے در کی حالے اس حوالہ سے در کی حالے اس حوالہ سے در کی حالے اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اسے اسلامی یا مسلمان کی تاریخ ''کانام دیا گیا۔ جب مسلمان ملکوں میں قومی ریاست کا قیام عمل میں آیا، تو اس کے بعد ہر ملک نے اپنی تاریخ کو ملک کے نام سے موسوم کرنا شروع کر دیا، جیسے مصری تاریخ ،عراقی تاریخ یا شام کی تاریخ ۔

قوی ریاست کی تاریخ کی خاص بات یہ ہے کہ اس میں انہوں نے اسلام سے قبل کی تاریخ کو بھی شامل کرلیا ہے، اور اپنے پرانے ماضی پر فخر کرتے ہیں، جیسے مصری، قدیم تاریخ اور تہذیب کو اپنا کر اس میں اسلام کی آمد کو ایک تسلسل کے ساتھ شامل کر لیتے ہیں، یہی عراقیوں کا ہے جوقد یم میسو پوٹا میے کی تہذیب کو اجا گر کر کے اس پر فخر کرتے ہیں۔ یہی عراقیوں کا ہے جوقد یم میسو پوٹا میے کی تہذیب کو اجا گر کر کے اس پر فخر کرتے ہیں۔ جدید تاریخ نویسی میں اسلامی، یا مسلمانوں کی تاریخ کو عباسی عہد تک لایا جا تا

ہے، جو کہ کلاسیکل عہد ہے، اس کے بعد مشرق وسطیٰ عربوں کی یا قومی ریاستوں کی تاریخ ہے۔ ہندوستان میں مسلمان خاندانوں کی حکومت کواس سے علیحدہ کر کے دیکھا جاتا ہے، یہی صورت انڈونیشیا اور ملائشیا کی ہے۔

اسلام سے پہلے عرب

سیای طور پرمورخ اس کا جائزہ لیتے ہیں، اسلام سے پہلے عرب کن ہمسایہ ملکوں کے حصار میں تھا۔ اس کے پڑوس میں دوبر کی لطنتیں تھیں، باز نطینی اور سامانی۔ ان کے علاوہ اتھو بیا یا حبشہ اور یمن کی سلطنتیں تھیں، جب کہ عربیہ میں کوئی ریاست نہیں تھی، بلکہ یہاں قبائل تھے، اور ہر قبیلہ اندرونی نظم وضبط کے لئے خاص رسم ورواج رکھتا تھا، جس پرقبیلہ کا ہر فردعمل کرتا تھا۔ ریاست کے نہ ہونے کی وجہ سے یہ کی ایک حکمرال کے ماتحت نہیں تھے، اور ان کی زندگی میں آزادی اور خود مختاری تھی، چونکہ ہے حرامیں رہتے تھے، ان کا برح ہے۔ اس لئے ان کی زندگی خانہ بدوش چونکہ تحرک رہتے تھے، ان کا سب سے بڑا اس لئے ان کی زندگی کے لواز مات بھی بہت کم ہوتے تھے، ان کا سب سے بڑا سرمایہ اور خود میں تاریخی یادگاریں چھوڑیں۔ ان کی روز مرہ کی زندگی محدود تھی، اور سرمایہ اور نہ بی تاریخی یادگاریں چھوڑیں۔ ان کی روز مرہ کی زندگی محدود تھی، اور اظہار کا سب سے بڑا ذریعہ عربی زبان تھی، جس کی وجہ سے اس عہد میں عربی شاعری کورتی ہوئی۔ اظہار کا سب سے بڑا ذریعہ عربی زبان تھی، جس کی وجہ سے اس عہد میں عربی شاعری کورتی ہوئی۔ اظہار کا سب سے بڑا ذریعہ عربی زبان تھی، جس کی وجہ سے اس عہد میں عربی شاعری کورتی ہوئی۔ فقو صات کی وجو ہا ت

مورضین کے لئے ،اس وجہ سے یہ تعجب کی بات ہے کہ ان بکھر ہے ہوئے قبائل کو جب ایک کنفیڈریشن میں شامل کیا گیا اور انہیں ایک ریاست کے ماتحت کیا گیا تو ان کی وہ تو انائی جو اب تک آپس کی لڑائیوں ، اور زندگی کی بقاء کے لئے تھی وہ مجتمع ہو کر اس قدر طاقت سے امجری کہ اس نے فقو حات کا ختم ہونے والاسلسلہ شروع کر دیا۔ عربوں کی ان ابتدائی فتو حات کا تجزیہ کرتے ہوئے مورضین نے اس کی ٹی وجو ہات بتائی ہیں۔

ان وجوہات میں اولیت اس بات کی تھی ،عرب قبائل متحد ہو گئے تھے ،ان میں فوجی مہارت اور جنگجو بیانہ صلاحیتیں تھیں ، کیونکہ ایک تو وہ آگیں میں لڑتے رہتے تھے ، د . ہمسا پہ سلطنوں کی فوج میں بھی شامل تھے،اس لئے ان کوفوجی تج بہ تھا۔جسمانی طور پر بیہ چاق و چو بند تھے، کیونکہ ان کی غذا سادہ ہوتی تھی اس لئے صحت مند،اور صحراؤں کی مشکلات کا مقابلہ کرنے کی سکتے رکھتے تھے۔اسلام نے ان میں مذہبی جذبہ وجوش بھی پیدا کر دیا تھا۔ جہاد کی اسپرٹ نے ان میں بیہ مت پیدا کردی تھی کہ طاقت ورسے طاقت ورکامقابلہ کیا جائے۔

بورے میں ہے ہیں ہے۔ بیر ارون کی حدود کے اور موثر ہوتا تھا کہ دشمن اس کی توقع جب بیر محملہ کرتے تھے، وہ اس قدرا چا تک اور موثر ہوتا تھا کہ دشمن اس کی توقع نہیں کرتا تھا۔ ان اچا تک حملوں کی وجہ سے وہ شہروں کو ملنے والی امداد ہے محروم کردیتے تھے، اور ان کے لئے اس کے علاوہ اور کوئی راستہیں رہتا تھا کہ وہ تھیارڈ ال دیں۔

ان کی حرکت اور حملوں میں اونٹ نے ان کا ساتھ دیا۔ کیونکہ اس جانور میں صحراؤل میں سفر کرنے کی عادت تھی، سامان اٹھانا، اور تیز رفتاری کے ساتھ چلنا، اس نے انہیں دشمنوں یرفو قیت دی۔

مورخوں نے بیسوال بھی اٹھایا ہے کہ آخر عربوں کو اپنے وطن سے نگلنے اور دوسرے ملکوں کی فتح کی ضرورت کیوں پیش آئی، ان کی وجوہات کو تلاش کرتے ہوئے ایک بات بیہ کہی جاتی ہوئے ایک بات بیہ کہی جاتی ہوئے ایک بات بیہ کہی جاتی ہے کہ عرب میں خٹک سالی کا دور دورہ تھا، اس لئے بیلوگ زر خیز زمینوں اور سہولت کے ساتھ غذا کے حصول کی تلاش میں متھے۔ اس کے علاوہ فتو حات کے نتیجہ میں مال غنیمت کا حصول بھی ان کے لئے عرب سے باہر نگلنے کا ایک سبب تھا۔ اپنے ہما بیملکوں کی فنیمت کا حصول بھی ان کے لئے عرب سے باہر نگلنے کا ایک سبب تھا۔ اپنے ہما بیملکوں کی ز بنی سنا تھا، اور پچھے نے اس کا مشاہدہ کیا تھا اس لئے وہ اپنی مالی مشکلات کا حمل ان فتو حات میں تلاش کرنا جا ہتے تھے۔

فقوحات میں مشرق وسطیٰ کے سیاسی و معاشی اور ساجی حالات نے بھی ان کا ساتھ دیا۔ بازنطینی اور ساسانی سلطنتیں ایک دوسرے کے خلاف جنگوں کی وجہ سے جو 620-540 میں بایڈ اور مختلف کئیں تھیں، پھران کو مزید کمزور کرنے میں بلیگ اور مختلف وبائی بیاریوں نے حصہ لیا۔ اس لئے دونوں سلطنتیں اندرونی طور پر اس قابل نہیں رہیں تھیں کہ بیرونی حملوں کا دفاع کر سکیس۔ صورت حال بیہ ہوگئ تھی کہ سیاسی عدم استحکام کی وجہ سے شہر کے بیرونی حملوں کا دفاع کر سکیس۔ صورت حال بیہ ہوگئ تھی کہ سیاسی عدم استحکام کی وجہ سے شہر کے رہنے والوں کو اپنے حکمرانوں پر اعتماد نہیں رہا تھا۔ ان کا مطالبہ بیتھا کہ ان پر کم ٹیکس لگائے جا کمیں، اور ان کی حفاظت کی جائے، کیونکہ حکومیں ان دونوں باتوں میں ناکام ہوگئ تھیں، اس

لئے شہروں کے رہنے واکے فاتحین سے امن کے معاہدے کر کے خودکوان کے حوالہ کررہے تھے۔
اس کے مقابلہ میں دیہا توں میں زمینداروں کا تسلط تھا،ان کو شہروں سے کوئی دلچی نہیں تھی،اور
ان کا مفادا پنی جائیداد کے تحفظ میں تھا،اس لئے ان لوگوں نے بھی جملہ آوروں کا مقابلہ نہیں کیا۔
شام اور عراق کے لوگ چونکہ عربی بولنے والے تھے،اس لئے جب عرب حملہ آور آئے اور انہوں
نے فتح حاصل کرلی تو انہوں نے اپنی و فاداری کو تبدیل کرلیا اور فاتحین کے ساتھ ہوگئے۔
سر لا ہ دہ،

بہلا دور

جب عرب فاتحین نے ابتدائی فتو حات کیں، اس دوران وہ شہروں سے باہر چھاؤنیوں میں رہے، جن میں بھرہ، کوفہ اور فسطاط قابل ذکر ہیں۔ انہوں نے اس دوران مفتوحہ لوگوں سے کم تعلقات رکھے، اور خاص طور سے زراعت اور کا شکاری کو بالکل اختیار نہیں کیا، کیونکہ جنگجولوگ اگر زراعت کو اختیار کر لیتے تو ایک جانب تو ان کا رشتہ زمین سے جڑ جا تا اوران کی متحرک زندگی ختم ہوجاتی، دوسرے اس کا اثر ان کی جنگجویا نہ صلاحیتوں پر ہوتا۔ لہذا مفتوحہ مما لک کو تسلط میں رکھنے کے لئے اس پالیسی کو اختیار کیا کہ زمینداروں اور امراء سے معاہدے کئے جائیں، اوران کی زمینوں کوان کے پاس ہی رہنے دیا جائے تا کہ ان کی حالت کی طرح سے متاثر نہ ہوا اور وہ نئی صورت حال میں معاون رہیں۔ عام لوگوں پر جزیہ عائم لوگوں پر جزیہ عائم لوگوں پر میانکہ کیا گیا، اس طرح ساج میں اہل اسلام اور ذمیوں کے درمیان فرق کوقائم رکھا گیا۔

כפית אכפנ

امتیہ اور عباسیہ خاندان کے دور حکومت میں آ ہمتگی کے ساتھ تبدیلیاں آناشروع ہوئیں،اس دور میں مفتوحہ لوگوں کے ساتھ میل جول اور اشتراک بڑھا۔ جوابران کی فتح کے بعد وہاں آباد ہو گئے تھے انہوں نے فارس زبان اور کلچر کواختیار کرلیا۔ زمینوں پر قبضے کے بعد ریہ بڑے جا گیردار بن گئے ،فوجی ملازمتوں کوخیر آباد کہد دیا،اور ایک ایسے ساج کی تشکیل کی کہ جس میں درجہ بندی تھی، یعنی امیر وغریب، مراعات یا فتہ وغیر مراعات یا فتہ۔

امیہ دور حکومت (760-661) کے دوران 14 خلفاء اقتدار میں آئے۔ انہوں نے دمش کوا پنادارالخلا فہ مقرر کیا، سیاسی طور پراس عہد میں جوتبد ملی آئی و دقبا کلی ساح ے اب مسلمان جا کیردارانہ ساج میں تبدیلی تھی لیکن اب تک سیاست برعر ہوں کا تسلط

تھا،کیکن مثق کومرکزیت ملنے کے بعد ملّہ ومدینہ کے اشراف کی اہمیت ختم ہوگئی۔اب فوج اور حکومت میں نے قبائلی راہنما سامنے آئے۔امید دور میں بازنطینی طریقیہ حکومت ہے بہت کچھ حاصل کیا گیا،اوران ہےراہنمائی بھی مل گئی۔

فتوحات کے ساتھ ساتھ اس عہد میں بیت المقدس میں مبحد اقصلی کی تغمیر ہوئی، اورمفتوحه علاقول میں لا تعداد مساجد تقمیر کرائی گئیں، جن سے اسلام کا نہ ہبی اور سیاسی غلبہ کا اظہار ہوا لیکن امیہ شام میں رہتے ہوئے کمزور ہوتے چلے گئے کیونکہ عربوں کی فتح کے بعد اس کا تعلق با زنطینی سلطنت اور اس کے علاقوں سے ٹوٹ گیا تھا، جس نے اس علاقہ کی تجارت کومتاثر کیا،اس نے لوگوں کی معیشت پراثر ڈالا۔

اس کے مقابلہ میں ایران اور عراق کے شہر معاشی طور پرخوش حال ہونا شروع ہو گئے، ان کی آبادی میں بھی اضافہ ہوا، کیونکہ ان کے تجارتی رائے محفوظ ہو گئے تھے۔اس لئے عراق اورا ریان کے شہروں میں امتیہ حکومت کے خلاف نئی نئی جماعتیں ابھریں جن میں شیعه اورموالی قابل ذکر ہیں ۔ان کی سیاسی سرگرمیوں کا مرکز خراساں کا علاقہ بن گیا۔اس لئے اس جگہ ہے امیہ حکومت کے خلاف بغاوت کی ابتداء ہوئی،عباسی انقلاب کو کامیاب بنانے والا ابومسلم خراسانی تھا،جس کی فوج میں اکثریت غیر عربوں کی تھی۔

عباسی دورحکومت (1268-760) میں 37 خلفاء برسرافتذار آئے۔اس کو پچھ مورخین انقلاب کا نام دیتے ہیں، کیونکہ امیہ حکومت کے خاتمہ اور عباسیوں کے اقتدار میں آنے سے مسلمان ساج میں انقلالی تبدیلیاں آئیں۔ چونکہ اس انقلاب کی کامیابی میں ا برانیوں کا بڑا حصہ تقاءاس لئے اب تک عربوں اورا برانیوں یا غیر عربوں میں جوتفریق اورامتیاز تھا،اس نے اس کا خاتمہ کر دیا۔ کامیابی کے بعدار انی خاص طور سے بیوروکر کی یا انتظامیہ پر قابض ہو گئے۔انہوں نے خلیفہ کوساسانی شہنشاہ بنا کرعباس در بار میں قدیم ایرانی رسم ورواج اورآ داب کوروشناس کرایا ۔ خلیفه اورانظامیه کی اس طاقت واختیار کے آ می علاء کی حیثیت کمزور ہوگئی اور وہ حکومت کے تابع ہو گئے ،اب خلیفہ جس قتم کے فتویٰ چاہتا تھا، ان ہے لیا کرتا تھا۔ انہیں حکومت میں عہدے دے کرایک طرح سے انہیں اس کا ایک حصہ بنالیا گیا تھا۔

دوسری اجم تبدیلی عباسی دور میں دارالخلا فه کی تبدیلی تقی ، بغداد کا نیاشهر ،منصوبه

بندی کے ساتھ تیار ہوا، جوخلافت کے استحکام، امیر بل پھیلاؤ، اور معاشی خوش حالی کو ظاہر
کرتا تھا۔ (اس وقت عباسی خلافت کو دنیا کی دوسری سلطنوں کے مقابلہ میں زیادہ ریو بولا
کرتا تھا) ایک بڑی امپائر کہ جس میں کئی فدا ہب کے لوگ ہوں، اس میں رواداری کی
پالیسی کو اختیار کیا جاتا ہے۔ اس کے استحکام اور مقبولیت کے لئے ضرور کی ہوتا ہے کہ اس
میں علاء، فضلاء، سائمندانوں، اور کاریگروں کی سر پرستی ہو۔ جب حکونت کی آمدنی زیادہ
ہوتی ہے، تو اس صورت میں محلات، قلعے، یادگار سی تعمیر کی جاتی تیں۔ لہٰ عباسی دور کا بغداد
علم وفن اور کلچرکا مرکز بن گیا۔ روشن خیالی اور رواداری نے دوسرے نداسب کے لوگوں کو
مواقع دیئے کہ وہ بھی ترقی میں برابر کا حصہ لیں۔

کیکن جب عبای خاندان سیاس طور پرزوال پذیر ہونا شروع ہو ہو ہو سے نتیجہ میں وسط ایشیا، اور شالی افریقہ یا مغرب میں جانشین ریاستیں اجرنا شروع ہو کیں جو تن تو خود مختار گر برائے نام خلیفہ کو تسلیم کرتی تھیں۔ بیٹمام ریاستیں، اپنادار اسلطنت رکھتی تھیں، ان اپناسلطان تھا جو در بار رکھتا تھا اور عباسی ادب آ داب کو اختیار کرتا تھا۔ لیکن اس کے باوجود یہ تمام ریاستیں اور ان کے شہرایک دوسرے سے ملے ہوئے تھے۔ سیاسی آ زادی کے باوجود تجارتی اور کی جرل طور پر بیا یک دوسرے سے جڑے ہوئے تھا اس نے ایک مسلم دنیا کی تشکیل کی۔ مسلم دنیا کی تشکیل کی۔ مسلم دنیا کی تشکیل

امتیہ اور عباسی خلافت کے دوران فتوحات ہو ئیں، ان فتوحات نے مسلمانوں کی سیاسی طاقت وقت نے مسلمانوں کی سیاسی طاقت وقوت کو پھیلا یا، فتوحات کا بیسلسلہ ان کے بعد بھی جاری رہا، جانشین سلطنوں کے حکمرانوں نے شالی افریقہ، اور وسط ایشیا میں ان کو جاری رکھا۔ امیہ اور عباسی خاندانوں کو زوال ہوا تو ان کی جگہ طاہری، صفاری، اور غزنوی خاندان ابھرے۔ ایک امپائرٹوٹی تو اس کی جگہ دوسری امپائر نے لے لی۔

امپائرنی تشکیل میں جس پالیسی کو اختیار کیا گیا وہ بیر تھا کہ مقامی امراء، اور زمینداروں کا تعاون حاصل کیا جائے ، ان کی مراعات کو برقر ار رکھا جائے ، اور انتظانی ڈھانچے میں زیادہ تبدیلی نہ کی جائے۔ ساج میں جومختلف مذاہب، یالیانی جماعتیں ہیں، ان میں رابطہ رکھا جائے۔ ایسی اصلاحات نہ کی جائیں کہ جن کی وجہ سے لوگوں میں بے چینی تھیلے،لوگوں پرشکسوں کا زیادہ بو جھ بھی نہ ہو لیکن بغاوتوں کوئتی سے کچلا جائے تا کہ سیاس استحکام متاثر نہ ہواورلوگ سیاسی طور پرخو دکومحفوظ سمجھیں۔

کلچرل لحاظ سے ان علاقوں کو ملانے میں تجارت کا اہم کردار ہا۔ بحروم ، بحر ہند ، خلیج فارس اور بحر احمر کے سمندری راستوں پر مسلمانوں کا قبضہ ہوگیا تھا، سمندری راستوں کے محفوظ ہونے کی وجہ سے تاجروں کی آ مدورفت بڑھ ٹی اور مسلمانوں کے ماتحت علاقوں میں تجارت اور کاروبار خوب پھیلا محفوظ راستول اکی وجہ سے سیاحوں کی آ مدورفت بھی بڑھی ، لہذا تجارت اور سیاحت دونوں نے کلچرل طور پر علاقوں کو آپس میں ملایا۔ آپس میں ملانے کا ایک ذریعہ سکتے اب ہر جگہ قبول کر لئے جاتے ملانے کا ایک ذریعہ سکتے ہوئے کو بھی ایک کرنے میں مددی۔

خوش حالی اور دولت کے اظہار کا ایک ذریعہ نے شہوں کی آبادی، اور ان کا ایک دوسرے سے تعلق ہوتا ہے۔ شہروں نے مسلم دنیا کو بنانے میں اہم حصہ لیا۔ بغداد، سامرہ، بھرہ و مشق، تینس، قرطبہ، اور بعد میں قاہرہ وہ اہم شہر تھے جوسیاست و تجارت، اور کھر کے مراکز تھے۔ بندرگا ہوں میں بھر وادر سیراف اہم بندرگا ہیں تھیں۔ سمندری اور خشکی کھر کے مراکز تھے۔ بندرگا ہوں میں بھر وادر سیراف اہم بندرگا ہیں تھیں آن گی، مجور، کے راستوں اور تجارت کے پھیلاؤ کی وجہ سے زراعتی پیدا وار منڈیوں میں آن گی، مجور، خربوزہ، کنا، اور دوسرے پھل تمام منڈیوں میں دستیاب ہونے گے۔ صنعت میں لوہ کا دوار، کپڑا، اور کاغذی صنعت کو فروغ ہوا، عارتوں میں مساجد، قلعہ محلات، باغات، کاروان سرائے اور بازاروں کی تقمیرات ہوئیں۔ مغرب کے دہنے والے لوگ عربی اور مشرق والے فاری زبان ہولئے گے۔ 10 سے 11 صدی میں خراسان میں مدرسہ کی امتراء و اور 10 اور 14 ابتداء ہوئی، بعد میں سلحوتی وزیر نظام الملک طوی (92-1063) نے مدرسہ نظامیہ کی بنیاد ڈالی۔ صوفیاء کے مزارات زیارت گاہیں بن گئیں۔

اسلامی دنیا کی اس تشکیل نے ، دنیا کو دوحصوں میں تقسیم کر دیا ، دارالاسلام اور دارالحرب، بیعنی ایک وہ دنیا کہ جہاں مسلمان آباد تھے اور دوسری وہ جو کہ غیرمسلموں پرمشمنل تھی۔

# اسلام كى تعبير

موجوده دور میں مسلمان بحثیت مجموعی جس بحران کا شکار ہیں، اور انہیں جن چیلنجول کاسامنا کرنا پڑر ہاہے،ان پرغور کرنے اور سوچنے کامقام ہے۔اس مسلد کویہ کہد کر نظرانداز نہیں کہا جاسکتا ہے کہ مغرب اور اسلام کے درمیان بیش مکش اور تصادم صدیوں یراناہے، آج اس کا اظہار مغرب کی جانب سے پوری قوت وشدت کے ساتھ ہور ہاہے۔ ہمیں اس سوال کا جواب ڈھونڈنے کی ضرورت ہے کہا گراسلام ایک متحرک اور جاندار مذہب ہے،تو پھر کیا وجہ ہے کہ تمام اسلامی مما لک اور معاشر ہے پس ماندگی کا شکار جہالت میں ڈوبے ہوئے ہیں؟ اس قتم کے سوالات مسلمان دانشوروں کو اس وقت بھی در پیش آئے تھے جب اٹھار ہویں اور انیسویں صدیوں میں مسلمان ممالک کولونیل ازم کے تسلط میں آئے تھے۔اس وقت بھی ان معاشروں میں دور دمل پیدا ہوئے تھے: ایک وہ جس کوہم احیاء کی تحریکیں کہتے ہیں جو کہ اسلام کے مقامی معاشرے کے قیام کی جدوجہد کے لئے سرگرم تھیں، کیونکہان کا نقط نظر ہےتھا کہاس عمل کے ذریعہ ہی پس ماندگی کو دور کیا جا سکے گا۔ دوسری تحریک جدیدیت یاترتی پیندی کی تھی ،اس میں کوشش کی گئی کہ اسلام کووقت کے تقاضوں سے ہم آ ہنگ کیا جائے تا کہ بیز تی کی راہوں کو ہموار کر سکے لیکن تاریخی شوابد بتاتے ہیں کہ دونوں ہی تحریکیں جو مذہب سے جڑی ہو کی تھیں اپنے مقاصد کے حصول میں نا کام رہیں۔

کولونیل ازم کے خاتمہ، اوراس کے آزاد ہونے کے بعد بھی آج بیہ وال پھرای طرح سے مسلمان معاشرے کے سامنے ہے کہ سیاسی، معاشی، ساجی، اور ثقافتی پس ماندگی کو کیسے دور کیا جائے؟ اس کا ایک حل تو انتہا پہند مذہبی جماعتوں کے پاس ہے جن کے نقطہ نظر سے مغرب کی جدیدیت نے مسلمان معاشرے کو جاہلیت میں تبدیل کر کے رکھ دیا ہے۔ جالمیت کی ان قدروں کو جہاد کے کمل کے ذریعہ ہی ختم کیا جاسکتا ہے۔ لہذا اپنے مقصد کے حصول کے لئے وہ تشدد کے ذرائع کو استعال کرتے ہیں کیونکہ ان کے زدیک انسانی فطرت گناہ کی طرف مائل رہتی ہے، اس لئے اسے سرف طاقت اور جرکے ذریعہ کنٹرول کیا جاسکتا ہے۔ اس کا مشاہدہ ہم نے افغانستان میں طالبان کے دور حکومت میں دیکھا، اور اس ذہنیت کا مظاہرہ ایران میں علماء کے تسلط میں ہوا۔ اب پاکستان میں صوبہ سرحد میں شریعت بل کے نفاذ کے بعد یہی عمل یہاں بھی دہرایا جارہاہے۔

اس من میں خاص بات یہ ہے کہ انتہا پند مذہی جماعتیں مغرب کی جدید فیکنالوجی کوخوشی سے اختیار کرلیتی ہیں کیونکہ ان کا نقط نظریہ ہے کہ فیکنالوجی غیر جانبدار ہوتی ہے اور اسے جس طرح سے چاہے استعال کیا جا سکتا ہے گرساجی وسیاسی و ثقافتی اقد ار خطرناک ہیں کیونکہ ان سے عقائد پر ضرب بڑتی ہے۔ اس لئے مغر کی افکاروخیالات نہ ہی انتہا پندی کے مقابلہ میں اسلام کا ترقی پندی کا نظریہ اپنی جڑیں مضبوط نہیں کرسکا ہے۔ یہ کوششیں کہ اسلام کی تشکیل نوکی جائے اور اسے جدید زمانے کے تقاضوں کے تحت ڈھالا جائے ، ایک محدود مغر تی تعلیم یافتہ طبقے میں تو مقبول ہے گرعوام میں اس کی جڑیں نہیں ہیں۔ جائے ، ایک مثال ہندوستان میں اصغر علی انجینئر اور مولا نا وحید الدین خان ہیں ، جن کی کوششیں کہ ہندوستان میں اسلام کوسیکولر اور جمہوری ماحول میں ڈھالا جائے ، ناکام نظر آتی ہیں ، ہندوستان کے مسلمانوں کی اکثریت ان کے خیالات کو قبول کرنے پر تیار نہیں ہے۔

موجودہ دور میں ان دوتح یکوں کے ساتھ ساتھ ایک تیسرا گروہ بھی وجود میں آ رہا ہے، جسے ہم''جہادی'' کہتے ہیں۔ بیٹم سے زیادہ عمل پر یقین رکھتے ہیں۔ان کے نزدیک الیمی تمام قوتیں جواسلام کے خلاف ہیں۔ چاہے وہ ملکی ہوں یا غیر ملکی ان کے خلاف جہاد کر کے انہیں ختم کردینا چاہئے۔ چونکہ بیٹلم، بحث ومباحثہ،اورڈ ائیلاگ کومسائل کاحل نہیں ہمجھتے، اس لئے تشد داور دہشت گردی کے ذریعہ اپنے مخالفین کو کچلنا اور کمزور کرنا چاہتے ہیں۔

ای ضمن میں وہ نہ ہی سابی جماعتیں بھی ہیں کہ جن کی بنیاد تو احیاء کی تحریکیں تھیں، مگر اب میہ جماعتیں چیلنجوں کا فکری جواب دینے کے بجائے سابی واقتدار کے حصول کی جدوجہد میں مصروف ہیں۔ مثلاً مصر میں اخوان المسلمین اور پاکستان میں جماعت اسلامی، اپنے ابتدائی دور میں اسلام کو در پیش خطرات کا مقابلہ فکری جدو جہد ہے کر رہی تھیں، مگر اب سے جماعتیں محض سیاست تک محدود ہو کر رہ گئی ہیں، مثلاً اخوان المسلمین میں حسن البنا یا سید قطب نہیں ہیں، اور نہ ہی جماعت اسلامی میں مولا نا مودودی یا مین احسن اسلامی ہیں ملکہ وہ لیڈر ہیں جو مذہب ہے زیادہ سیاست پر عبور رکھتے ہیں، مذہب ان کے لئے اقتدار تک چہنچنے کا ایک ذریعہ ہے۔ لہذا جہادی گروہ اور مذہبی سیاسی جماعتیں ذہنی طور پر پسماندہ، فکری طور پر تہی دست محض جذب اور جوش پڑمل کر رہی ہیں۔

اس وقت مغرب میں اسلام کو اس تناظر میں دیکھا جا رہا ہے۔ اسلام ان کے نزدیک تشددو جراوردہشت گردی کا نظریہ ہے جو بجابدین کی ان جماعتوں کو تیار کر رہا ہے کہ جو جدیدیت کے خلاف ہیں۔ اس لئے پھرایک مرتبہ یہ سوال شدت سے ابھر کر آیا ہے کہ مسلمانوں کو اس بحران سے س طرح سے نکلنا چا ہے ؟ کیا ند جب کے سہارے سے یا جدید دور کے نقاضوں کے تحت جمہوری اور سیکولر روایا ت کو اختیار کر ہے؟ سیاسی طاقت واقتد ار کے سلسلہ میں ہمارے سامنے دو ماڈ لزیں: ایک وہ ماڈل کہ جس میں سیاسی طاقت ایک محدودگر وہ میں سر تکز ہوجائے اور وہ جروتشدد کے ذریعے لوگوں پر حکومت کریں۔ ایک دوسرے ماڈل میں طاقت میں معاشرے کے گردہ اور جماعتیں آپس میں اشتر اک کرتی ہیں۔ اس کا نتیجہ بیہ کہ پہلے ماڈل میں عوام کی اکثریت مجبور و بے بس ہوتی ہے۔ اسے اس کی محنت کا پھل نہیں مبیا ہے۔ جبکہ دوسرے ماڈل میں لوگوں کوآزادی ہوتی ہے اور دہ اپنی تو انا ئیوں کو بھر پور طریقے میں۔ میتا ہے۔ جبکہ دوسرے ماڈل میں لوگوں کوآزادی ہوتی ہے اور دہ اپنی تو انا ئیوں کو بھر پور طریقے میں۔

اکٹر اسلامی ملکوں میں ریاست کا پہلا ماڈل ہے کہ جس میں عوام کو جاہل ، غریب ،
ان کو ذہنی طور پر پس ماندہ بنا دیا گیا ہے۔ اس نے عوام اور ریاست کو ایک دوسرے سے نہ صرف دور کردیا ہے ، بلکہ وہ ریاست کو بطور دشن دیکھتے ہیں۔ دوسری جانب ریاست عوام کی وفا داری اور ہمدردی کے حصول کے لئے بھی نذہب کا سہارالیتی ہے تو بھی سوشل ازم اور حب الوطنی کے جذبات کو استعال کرتی ہے۔ مثلاً 1980ء اور 1990ء کی دہائیوں میں سعودی عرب اور فیلے کی ریاستوں کی جانب سے مذہبی جماعتوں کو خطیر رقو مات ملیس کہ وہ مدرسوں اور مجدول کے ذریعہ اپنے اثر ورسوخ کو بردھا کیں۔ آمرانہ حکومتوں نے بھی اس

سے فائدہ اٹھاتے ہوئے ایسے قوانین کا نفاذ کیا جنہوں نے مذہبی انتہا پندی کوفروغ دیا۔ ایسے ماحول میں تخلیقی صلاحیتوں کا خاتمہ ہوتا چلا گیا اور اسلامی معاشرے ثقافتی طور پر بنجر ہوتے چلے گئے۔

اس وقت مسلمان معاشروں میں مذہبی اور سیاسی دونوں قتم کے جبر ہیں، جن کی وجہ سے کسی قتم کی ذہنی وثقافتی ، ساجی ترتی نہیں ہور ہی ہے۔اس نے معاشرے کواورلوگوں کو اس قدریس ماندہ کردیا ہے کہان کے پاس موجودہ دور کے چیلنجوں کا مقابلہ کرنے کے لئے کوئی وہنی دلائل اور عقلی استدلال نہیں ہے۔اس لئے جب بیسوال کیا جاتا ہے کہ آخر دنیا میں مسلمانوں کی عزت کیوں نہیں ہے؟ تو اس کا جواب میہ ہے کہ دنیا میں ان قو موں کا احترام ہوتا ہےاوران کی عزت کی جاتی ہے جو دنیا کی تہذیب وتدن میں اضافہ کرتے ہیں، اس میں حصہ لیتے ہیں، جوعلم کی تخلیق کر کے اس کوزر خیز بناتے ہیں۔ اگر قومیں دوسروں کے علم اورا یجادات پرانحصار کرنے لگیں اورخودا سعمل کا حصہ نہ بنیں توالی تومیں اپنااحتر ام کھو دیتی ہیں۔ لبندا دیکھا جائے تو اس وقت اسلامی ممالک اور معاشرے محض كنزيومر (Consumer) ہیں۔کنٹری بیوٹر (Contributer) نہیں ہیں۔اس لئے ان کی وہ عزت نہیں ہے تیل بیدا کرنے والے عرب ملکول کی بدشمتی ہیے کہ انہوں نے دولت کو محنت سے پیدانہیں کیا۔ بلکہ بیانہیں بغیر محنت کے میسر آ گئی۔اس لئے ان کے رویہ میں جہاں جہالت ہے وہاں رعونت بھی ہے، جہالت اور رعونت نے مل کر انہیں کچھ کھنے اور تخلیق کرنے سے محروم کر دیا ہے۔

اگرچہ بیالیک حقیقت ہے، جو پوری طرح سے ہمارے سامنے واضح ہوکرآگئی ہے کہ موجودہ سیاسی، سابقی، ثقافتی اور ندہبی نظام ہمارے مسائل کوحل کرنے میں ناکام ہو چکا ہے۔ بادشا ہمیں اور آ مرانہ حکومتیں لیس ماندگی کو مزید بڑھارہی ہیں۔ جبر وتشد دلوگوں میں ریاست اور حکمرال طبقوں کے درمیان نفرت و دشمنی پیدا کر رہا ہے، ندہبی رسومات و علامات معاشرے کی ترتی میں رکاوٹ بی ہوئی ہیں۔ ساتھ ہی میں پابندیوں اور خیتوں نے سوچ وفکر کی راہیں مسدود کر دی ہیں۔ ایسی صورت حال میں دور ڈمل پیدا ہوتے ہیں: یا تو لوگ ان پابندیوں اور خیتوں کے آگے مجبور ہوکر خاموثی اختیار کر لیتے ہیں، یا بھرا سے بطور

چینج اختیار کر کے معاشرے کی تشکیل نو کے لئے نئے افکار و خیالات تشکیل کرتے ہیں۔ معاشرے میں چاہے اچا تک انقلاب آئے یا آئٹگی ہے، بتدریج ،ان دونوں صورتوں میں اس تبدیلی کے پس منظر میں ریڈ یکل خیالات وافکار ہوتے ہیں، جوذ ہنوں میں رائخ ہوتے رہتے ہیں۔

سوچنے کی بات ہے کہ ہمارے معاشرے میں کون سا رقمل ہے؟ کیا ہمارے دانشوراپنے خیالات وافکار کے ذریعہ معاشرے کے ذہن کو بدل رہے ہیں، یابیا پنے علم اور دانش کو پچ کرریاست و حکمرال طبقول کے اقتد ارکومضبوط کررہے ہیں؟

## اسلام كابدلنامفهوم

#### عسكريت يبنداسلام

موجودہ دور میں اسلام کے لئے ایک اصطلاح عکریت پنداسلام کی استعال کی جاتی ہے اگر تاریخ کا مطالعہ کیا جائے تو ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کے عکریت پنداسلام کا وجوداس وقت آیا جب یور پی ملکوں نے ، کولونیل ازم کے تحت ایشیا وافریقہ میں اپنا تسلط قائم کیا۔اس میں مسلمان مما لک ہی شامل تھے کہ جہاں یور پی غلبہ ہوا۔اور آئیس سیاسی طور برغلامی میں لے لیا گیا۔اس تصادم میں مسلمان ملکوں میں جو حکومتیں قائم تھیں وہ اس قابل نہیں تھیں کہ یور پی طاقتوں کا مقابلہ کر سکیس۔اوراپ ملکوں کا دفاع کر سکیس۔ نتیجہ یہ ہوا کہ آئیس میں کہ یور پی طاقتوں کا مقابلہ کر سکیس۔اوراپ ملکوں کا دفاع کر سکیس۔ نتیجہ یہ ہوا کہ سمجھوتہ کر کے ان کی شرائط پر اپنے ملک ان کے حوالے کر دیئے۔ بقیہ شکست کے بعد تاریخ سے رویوش ہو گئے۔اس صورت حال سے پچھ دانشوروں نے بین تیجہ ذکالا کہ اس شکست کی وجہ مسلمان ساج کی لیس ماندگی ہے کہ وہ یورپ کے مقابلہ میں کم تر ہیں گر اس کے برعکس فرجبی جاتوں نے بالی ماندگی کو فد ہب سے دوری قرار دیا۔ لہذا انہوں نے سیاس فد ہی بی ماندگی کو فد ہب سے دوری قرار دیا۔ لہذا انہوں نے سیاس فد ہی بیس شروع کر دیں۔

ان مزاحمتی تحریکوں نے اس باپت کا دعوٰ می کیا کہ ان کا راہنما مہدی ہے، جو مسلمانوں کی راہنمائی کے لئے آیا ہے اور انہیں غیر ملکی تسلط سے نجات ولائے گا۔ اس نظریے میں اس قدر جاذبیت اور دکھشی تھی کہ مسلمانوں کی اکثریت اس سے متراثر ہوئی۔ کیونکہ ان کے دلوں میں مذہب سے محبت کے ساتھ ساتھ بیخواہش بھی تھی کہ اسلام کا دور اولین واپس آئے اور انہیں امن وخوش حالی ملے۔ الجزائر میں عبدالقادر نے خودکوامام کہلوایا

اورلوگوں کو اکٹھا کر کے فرانس کے خلاف جنگ کا آغاز کیا تا کہ اپنے وطن کو آزاد کرا سکے۔
سوڈان میں مہدی سوڈانی نے ''مہدی'' کا خطاب اختیار کر کے عیسائیوں کے خلاف جہاد کا
اعلان کر دیا۔ 1881 میں اس نے برطانوی فوج کے جزل گورڈن کو''خرطوم'' کی جنگ
میں شکست دی، جس نے برطانوی حکومت کو ہلا کر رکھ دیا۔ کیونکہ یہ وہ دور تھا کہ جب
برطانوی سامراج اپنے عروج پرتھا، اور وہ سوچ بھی نہیں سکتے تھے کہ سوڈان جیسے پس ماندہ
ملک کی فوج ان کوشکست دے گی۔ ایک بڑی امپیریل طافت کے لئے الی شکستیں بدنا می
کا باعث ہوتی ہیں اور انہیں یہ ڈر ہوتا کہ اس نتیجہ میں ان کے دوسرے مقبوضات میں
بخاوتیں نہ کھیل جا کیں۔ اس کے انہوں نے فور اُنتھام لیا اور مہدی سوڈان کوشکست دے کر
اپنی ساکھ کو بحال کرنے کی کوشش کی۔

لیبیا میں مجمع علی سنوتی (1859-1787) کولونیل طاقت کے خلاف اٹھا اور مراحمی تحریک کیا۔ ہندوستان میں سیدا حمد شہید نے سکھوں کے خلاف اعلان جہاد کیا، مگر انگریزوں سے مزاحمت کا راستہ اختیار نہیں کیا۔ وہ سرحدی علاقے میں اسلامی ریاست قائم کر کے اس کے امیر اور خلیفہ ہو گئے ۔ لیکن جہاں جہاں بیعسکریت پسند تحریکی اس کے امیر اور خلیفہ ہوئے ۔ لیکن جہاں جہاں بیعسکریت پسند تحریکی انہیں کہ جن کا سربراہی ''مہدی'' ہونے کا دعویٰ کرنے والوں نے کی۔ اپنے مقاصد میں کامیاب نہیں ہوکیس۔ اگر چہان میں دشمنوں کے خلاف لڑنے کا جذبہ تھا اور فرجی مقصد کے لئے یہ جان دینے کو تیار تھے۔ مگر ان میں جس چیز کی کی تھی وہ موجودہ زمانہ کے علم کی تھی دونیا جہاد کی جہاد کی جہاد کی جہاد کی جہاد کی کرانا ہے موجودہ زمانے کی جہاد کی جہاد کی کرانا ہے موجود تحریک کا سب سے بڑا ذریعہ بن گئے۔ جہاد میں ان کی شہادت، نو جوان کے لئے جہاد کی روح کا سب سے بڑا ذریعہ بن گئے۔ جہاد میں ان کی شہادت، نو جوان را ہنما بن گئے۔

اگرموجودہ دور کے سکریت پسنداسلام کودیکھا جائے توبیہ ماضی کا ایک تسلسل ہے کیونکہ ریجھی غیرملکی تسلط کے خلاف ایک آواز ہے۔جواس تسلط کے خلاف ہیں وہ مذہب کو اس کے خلاف بطور ہتھیا راستعال کر رہے ہیں۔ان میں جذبہ بھی ہے شدت بھی اور وہ جان دینے کے لئے تیار بھی ہیں مگران کا مسلہ بھی اپنے پہلے دالوں ، یا سابقوں سے مختلف نہیں ہے۔ان کے پاس بھی موجودہ دور کاعلم نہیں ہے کہ جس کی مدد سے وہ اپنے مخالفین کا مقابلہ کر شکیں۔ جب ٹیکنالوجی کا سوال آتا ہے تو وہ مجبور ہوتے ہیں کہ مغرب اور اس کی ایجادات پرانحصار کریں۔ان میں اتن تخلیقی صلاحیت نہیں ہے کہ وہ اپناعلم خود پیدا کریں۔ اور پھراسے اپنے مفاد میں استعال کریں۔الہٰداایک طرح سے گا مک ہیں کہ جومغرب سے ہر چیزخریدتے ہیں۔اس صورت میں میمکن نہیں کہ وہ میدان جنگ میں یاا فکار و خیالات میں اینے مخالفوں سے مقابلہ کر کے انہیں شکست دے سکیں۔اس لئے ہم دیکھ رہے کہ عسکریت پیند، وقی طور پر دہشت گردی اور تشدد کے ذریعہ تباہی و بر بادی کو پھیلا دیتے ہیں ۔مگر بیاس قابل نہیں ہوتے کہا مپیریل طاقتوں کےخلاف کوئی منظم تحریک چلا عمیں۔ چونکہ یہ جمہوریت کے مخالف ہیں اس لئے بیٹوامی رائے پر بھروسہ نہیں کرتے بلکہ فوجی طاقت کے ذریعہ اقتدار پرتسلط حاصل کرنا چاہتے ہیں۔ان کے اس رویہ کی وجہ ہے عوام کی اکثریت بھی ان کی حامی نہیں رہتی ہےا دران کا حلقہ اثر چھوٹے چھوٹے گرویوں میں محدود ہو کررہ جاتا ہے۔

### سياسى اسلام

اس وقت موجودہ حالات کے تحت اسلام کی جس انداز میں تشریح اور تاویل کی جا
رہی ہے اس کے لئے اسکالرز نے کئی اصطلاحات کوروائ دیا ہے کیونکہ یہ تشریح سیاسی ہما جی اور
کلچرل حالات کے تحت ہورہی ہے۔ اس لئے اس میں اختلافات بھی ہیں اور نگ توضیحات
محنی بیان کروں تا کہ ہماری سجھ میں یہ آسکے کہ اسلام کو کس طرح سے سمجھا اور دیکھا جا رہا ہے۔
معنی بیان کروں تا کہ ہماری سجھ میں یہ آسکے کہ اسلام کو کس طرح سے سمجھا اور دیکھا جا رہا ہے۔
آج کل 'سیاسی اسلام' ایک مقبول عام اصطلاح ہے اس کا سادہ سا مطلب یہ
ہے کہ فد ہب کو سیاست میں کس طرح سے استعمال کیا جا تا ہے اور اس استعمال کے کیا نتائج
میں ۔ اگر دیکھا جائے فد ہمب اور سیاست کے درمیان ملا پ کا سلسلہ کوئی نیانہیں
ہے۔ دنیا کی تاریخ میں تقریباً ہر بردی تہذیب میں فد ہب کو سیاسی طور پر استعمال کر کے مکمرانوں نے اپنے اقتدار کے لئے جواز فراہم کیا ہے۔

اسسلمدیں مسلمان حکم انوں نے بھی اپنے سیاسی مقاصد کے لئے اسلام کو استعال کیا۔ کیونکہ علاء اور فقہاء بھی مسلمانوں کے دور حکومت میں ریاست کے اعلیٰ عہدوں پر فائز رہے۔ اس لئے انہوں نے حکم انوں کے اقتدار کے لئے کام کیا اور ان کے احکامات کو ندہب کے ذریعہ درست ثابت کیا کہ عوام ان پڑمل کریں اور حکم انوں سے وفا دار رہیں۔ تاریخ میں اس کی شہادتیں موجود ہیں کہ جب بھی حکمران کو اپنے ذاتی یا سیاسی معاملات میں فتوں کی ضرورت ہوئی تو مفتوں اور فقہا نے فور آ ان کی مرضی کے مطابق فتو سے جاری کردیئے اور ان کے اعمال واحکامات کو ندہجی جواز فراہم کردیا۔ مثل جب اکبر فتوں ہوئی جاری کردیے۔ مثل جب اکبر تی جاری کردیے۔ مثل جب اکبر تی جاری کردیا۔ مثل جب اکبر تی جاری کو جائز قرار دینا جا ہتا تو مالکی قاضی نے فقہ مالکی کے حت ان کو جائز قرار دے دیا اور اس کے اس مئلہ کوفور آ صل کردیا۔ خاص بات یہ کہ اس

فتوی کے بعد اکبر نے اس قاضی کوفوراً برطرف کر دیا کہ کہیں دوسرے امراء بھی اس سے فائدہ نہ اٹھالیس۔ اور یہ چارے زیادہ شادیاں کرنے کی روایت نہ بن جائے۔ تاریخ میں ایسے فتو وَس کی بڑی تعداد موجود ہے کہ جن میں اقتداء پر غاصبانہ قضہ کو باغیوں کے قبل کو، بیت المال سے شاہی اخراجات کواور مسلمانوں اور غیر مسلمانوں کے ساتھ جنگ کو مَذہبی طور بیجائز کہا گیا ہے۔ اس کئے پوری تاریخ میں سیاسی طور پر باافتد ارطبقوں نے مذہب کواپنے مفادات اور خواہشات کے لئے استعمال کیا۔

موجودہ دور میں پاکتان میں صدر جزل محمد ضاء الحق شہید نے مذہب کوآ مریت کے استحکام کے لئے اور اہم اقد امات کے لئے پوری طرح سے استعال کیا اور اس کے مقابلہ میں جمہوری اداروں اور روایات کا قلع قبع کیا۔ اس طریقہ کارکو بنگلہ دیش میں جزل ایج -ایم -ارشاد نے اس وقت اختیار کیا کہ جب اس کے خلاف مخالف تح کیوں میں اضافہ ہوا اور لوگوں میں اس کی آمریت کے خلاف نفرت کا اظہار ہونے لگا۔ بوڈ ان میں جعفر غیری نے بھی اس پالیسی کواس لئے اختیار کیا کہ وہ لوگوں کے بنیادی مسائل صل کرنے میں ناکا م ہوا۔ اس وقت اس نے شریعت کے نفاذ کے ذریعہ لوگوں کے مذہبی جذبات کو ابھار کر ان کی ہمدردیاں حاصل کرنے کی کوشش کی۔ اس وقت سعودی عربہ میں اسلام کی تشریح اس ان کی ہمدردیاں حاصل کرنے کی کوشش کی۔ اس وقت سعودی عربہ میں اسلام کی تشریح اس انداز سے کی جارتی کے بادشا ہت کے نظام کے خلاف نہ ہو۔ اس کے برگس ایران میں بادشا ہت کے خاتمہ کے بعد اب علاء کی ایک جماعت کا سیاست پر قبضہ ہو اور اس کے خاتمہ کے بعد اب علاء کی ایک جماعت کا سیاست پر قبضہ ہو اور اس کے خل میں علاء کے فتو ہے بھی آ جاتے ہیں تو عام لوگوں کے سیاست کی جاتی ہو جاتا ہے کہ وہ اس کے خلاف آ واز اٹھا کیں۔ کیونکہ یہ ایک طرح سے مذہب سیاست کی جاتی ہو جاتا ہے کہ وہ اس کے خلاف آ واز اٹھا کیں۔ کیونکہ یہ ایک طرح سے مذہب سیاست کی خلاف بوات ہو جاتی ہے۔

جمہوری معاشروں میں بھی سامی جماعتیں لوگوں کے ووٹ حاصل کرنے کے لئے ندہی نعروں کو استعال کرتی ہیں اور اس بات کا دعوی کرتی ہیں کہ کامیاب ہونے کے بعد اسلامی نظام کا نفاذ کریں گی۔ ان کا مفروضہ میہ وتا ہے کہ وہ اپنے منصوبے پراسی وقت عمل کر سکیں گے جب وہ افتد ارمیں آ جا کیں گے، اس لئے ندہی نعرے کا مقصد ایک لحاظ

ے لوگوں کی رائے کواپنے لئے ہموار کرنا ہوتا ہے۔ بیابنے مفادات کے تحت اسلام کی تعبیر اس طرح سے کرتے ہیں کہ اسلام اور جمہوریت میں کوئی تضادنہیں ہے۔ اس لئے اسلامی نظام ایک لحاظ سے جمہوری ہے

ا کے برگس اسلامی ملکوں میں ایک جماعت ایسی بھی ہے کہ جوجمہوریت، انکیش اورلوگوں کے دوٹوں پر یقین نہیں رکھتی ہے اور اس نظام کو''اسلامی تعلیمات کےخلاف سجھتی ہے۔ وہ ایک ایسے اسلامی نظام کے حامی ہیں کہ جس کی بنیاد رائخ العقیدگی پر ہے ان کے خیال میں صرف اس نظام کے بعد مسلمان اپی پستی ہے بھی نکلیں گے اور نہ ہمی تعلیمات کی روشنی میں ان کے سیاسی ، ساجی اور کلچرل مسائل کا حل بھی ممکن ہوسکے گا۔

#### لبرلاسلام

ندہب کو جب مختلف جماعتیں، فرقے اور گروہ استعال کرتے ہیں تو وہ اس کی تشریح اپنے مفادات کے تحت کرتے ہیں اور اس طرح ندہب ان کے لئے مقاصد کے حصول کا ذریعی بن جا تا ہے۔ ندہب کا یہ استعال خاص طور سے ان معاشروں میں ہوتا ہے کہ جہال تعلیم کی کی ہوتی ہے اور جذبات کی بنیاد پر فیصلے کئے جاتے ہیں۔ اس لئے یہ دیکھتے ہیں کہ پاکستان میں فرقوں کی تعمیر اور تاویل کے ساتھ ساتھ سلام کی تشریح جا گیردارانہ قدروں اور قبائلی رسومات کے تحت بھی کی جاتی ہے۔ اس تشریح میں جا گیردارانہ دوایات اور قبائلی رسم ورواج ندہب کا ایک حصہ ہوجاتے ہیں۔

اہل مغرب نے اسلام کے کر دار کو موجودہ دوریس تین حصوں میں تقسیم کر دیا ہے۔ سیاسی عسکریت ہیں اب یدد کھنا ہے۔ سیاسی عسکریت ہیں اب یدد کھنا ہے کہ لبرل اسلام کا کیا تصور ہے؟ اس تصور کو آ گے بڑھانے کی اصل وجہ سیاسی اور عسکریت پند اسلام کے اثر ات ہیں۔ اس لئے لبرل اسلام کے فروغ میں جہاں ایک طرف مغربی لیند اسلام کے اثر ات ہیں۔ اس لئے لبرل اسلام کے فروغ میں جہاں ایک طرف مغربی طاقتیں دلچیسی لے رہی ہیں۔ وہیں مسلمان ملکوں کی حکومتیں بھی اس میں شامل ہیں۔ کیونکہ ان دونوں کو اسلامی جماعتوں سے خطرہ ہے جو اسلام کے نام پران کی حکومتوں کوختم کر کے افتدار حاصل کرنا چاہتی ہیں۔ لبذا لبرل اسلام کے فروغ کے لئے انہوں نے اپنے

دانشوروں کی مدد لی کہ جو بیٹا بت کریں کہ اسلام جدیدیت کا مخالف نہیں ہے۔ وہ جمہوری اداروں، روایات، اورامن کا حامی ہے۔ اس کے اندررواداری اور وسعت ذہن ہے۔ اس کے اندررواداری اور وسعت ذہن ہے۔ اسلام کا پینقط نظر امپیریل طاقتوں اور مسلمان حکمرانوں کے لئے اس لئے قابل قبول ہے کہ اس صورت میں ان کے خلاف مزاحمتی تحریکیں ختم ہو جاتی ہیں اور امن کی صورت میں وہ اور دوران کے سامراج جمایتی اپنے تسلط کوقائم رکھ سکتے ہیں۔ اس لئے جو علاء اور دانشورلبرل اسلام کا پرویگنڈ اکرتے ہیں انہیں مغرب اور مسلمان حکومتوں سے کشر تعداد میں فنڈ زفر اہم کئے جاتے ہیں۔

لبرل اسلام کوسیاسی مقاصد کے لئے استعال کرنا بھی ایک پرانا حربہ ہے۔ برطانوی دورحکومت میں سرسیدا حمد خان اوران کے ساتھیوں نے برطانوی حکومت کے تحفظ کے لئے لبرل اسلام کا نظریہ پیش کیا۔ ہمارے اپنے زمانے میں ایوب خان نے جماعت اسلامی اور دوسری راسخ العقیدہ جماعتوں کے مقابلہ میں غلام احمد پرویز کی جمایت کی جنہوں نے لبرل اسلام کوان کے مقابلہ میں پیش کیا۔

لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ لبرل اسلام کی تحریک بھی اپنے مقاصد میں کا میاب نہیں ہو
سکی۔ کیونکہ جب تک ساج لبرل نہیں ہوگا۔ جب تک لوگوں کی معاثی حالت بہتر نہیں ہو
گ ۔ جب تک لوگوں کا و تار بلند نہیں ہوگا۔ اور جب تک تعلیم وصحت اور بنیا دی ضرور تیں
نہیں ملیں گی ، اس وقت تک لبرل اسلام کا تصور لوگوں کے لئے ایک خواب ہی رہے گا۔
نظریات و افکار اسوقت عملی شکل اختیار کرتے ہیں کہ جب لوگوں کی عملی طور پر حالت
بد لے۔ مغرب اور مسلمان حکمر ان لبرل اسلام کو اپنے مفادات کے لئے چاہتے ہیں ہی کی
بد کے۔ مغرب اور مسلمان حکمر ان لبرل اسلام کو اپنے مفادات کے لئے چاہتے ہیں ہی کی
بر آمادہ نہیں تو اس صورت میں علیاں لانے پر تیار نہیں ہیں۔ حکمر ان طبقے اپنی مراعات جھوڑ نے
بر آمادہ نہیں تو اس صورت میں عوام کے لئے اصل مسلم اپنے بنیادی حقوق کا حصول ہے۔
انہیں محض نعروں میں دلچی نہیں رہتی ہے۔

جہاں تک ان دانشوروں کا سوال ہے کہ جولبرل اسلام کی تبلیغ کررہے ہیں۔ان میں دوگروہ ہیں۔ایک تو وہ ہیں کہ جوامریکہ اور پورپ کی یو نیورسٹیوں میں تحقیق کررہے ہیں اور اسلام کو ترتی پند نقطۂ نظر سے پیش کر رہے ہیں۔ ان لوگوں کی کتابیں یورپی زبانوں میں ہوتی ہیں۔ امریکہ اور پورپ سے شائع ہوتی ہیں۔ اور ان کے قارئین یا تو انہیں کی طرح سے دانشور ہوتے ہیں یا وہ تعلیم یافتہ افراد جن کے جرائم کواس موضوع سے دلچیں ہے۔ اس لئے ان کے خیالات وافکار محدود رہتے ہیں اور عام لوگوں تک نہیں پہنچ پاتے۔اس لئے انکی تحریریں مسلمان معاشروں میں کوئی تبدیلی نہیں لاسکتی ہیں۔

پاتے۔اس کے افل محریری مسلمان معاشروں میں کوئی تبدیلی ہمیں لاستی ہیں۔

اس کے برعکس ایسے علماء اور دانشور کم ہیں کہ جو مسلمان ملکوں میں رہتے ہوئے عربی، فاری اور اردو میں کھیں کہ جس کا اثر لوگوں پر ہو۔ان زبانوں کو استعال کرنے والے رائخ العقیدہ علماء ہوتے ہیں جن کی تحریریں لوگوں تک جاتی ہیں۔اس لئے لبرل اسلام کا ان سے کوئی مقابلہ نہیں ہے۔ یہ وقت کے ساتھ حکومتی سر پرتی میں پیدا ہوتا ہے۔ اوراس کے ساتھ حکومتی سر پرتی میں پیدا ہوتا ہے۔

# تنبديلي مذهب كاسوال

تارنخ میں اسلام اور تبدیلی مذہب کا مسلد بحث ومباحثہ کا حامل رہا ہے۔اس سِلسله میں پوپ بٹیڈکXVI نے بازنطینی شہنشاہ مینیول دوم کی ایک تقریر کا حوالہ دیا ہے۔ شہنشاہ میدیول کوعثانوں ترکوں کی جانب سے قسطنطنیہ پرحملہ،اور جنگ کے نتیجہ میں ان کی قید میں رہنے کا تجربہ ہوا تھا، اس لئے اسلام کے بارے میں اس کے خیالات انتہائی منفی تھے، کیونکہ اس نے اسلام،ادراس کے حامیوں کی جانب سے مذہب کی تبلیغ کے لئے جبر وتشدد كحربول كاذكركياب-اسلام اورمغرب كے درميان رشتوں كاتجزيه كرتے ہوئے،اس بات کوذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ عربوں اورعثانی ترکوں نے جب فتوحات کا دائرہ بڑھایا اوراینی بری بردی سلطنتیں قائم کیں،توان فتو حات میں عیسائی علاقے شامل تھے، جوان کے ہاتھ سے نکل گئے ،اس سیاسی اقتد ار کے کھونے کے ساتھ ہی ،ان کی ندہبی حیثیت بھی کمزور ہوگئی۔ جب عربوں اور ترکوں نے عیسائی ممالک کو فتح کیا، تو ان کے ساتھ کوئی تبلیغ کرنے والے نہیں تھے،اس لئے عام طور ہے بیہ خیال کرلیا گیا کہ فتو حات کے بعد فاتحین اورحمله آوروں نےمفتوح لوگوں کوزبردی مسلمان بنایا۔اس خیال کومزید تقویت دربار کے مسلمان مورخین نے بھی دی کہ جب انہوں نے بادشاہوں اور حکمرانوں کی تعریف و توصیف کرتے ہوئے اس دلیل کو بیان کیا کہ فتو حات سے ان کا مقصد نہ تو سیاسی تھا اور نہ معاشی ، بلکہ بیمہمات انہوں نے دین اسلام کی خاطر کیں۔اس لئے بیچکراں غازی کے لقب سے یاد کئے گئے۔اس کی ایک مثال ہندوستان پرمحمود غزنوی کے حملے ہیں،جنہیں در باری مورخ ، اور بعد کےمورخ اسلام کی ترویج کے لئے بیان کرتے ہیں ، اور اسے عقیدت سے بت شکن اور غازی کے القابات سے یاد کرتے ہیں۔اس سمن میں وہ اس کی سیاسی خواہشات اورمعاشی وجوہات کوفراموش کردیتے ہیں۔اس وجہ سے بیتا تر ابھرتا ہے کے مسلمان فاتحین نے شکست خوردہ لوگوں کو زبردتی مسلمان بنایا ،اور اسلام کا پھیلا وَ تلوار کے زور پر ہوا۔

جب اسلامی ممالک یور پی کولونیل ازم کے تت آئے تواس وقت تبدیلی ندہب، بذریعہ تلوار، عیسائی مشنریوں کے لئے بہترین حربہ ثابت ہوا کہ جس کوسا منے رکھ کر انہوں نے اسلام پر تنقید کی۔ اس وجہ سے ابتدائی دور کے مغربی موز مین نے بار بارا پی تحقیقات میں اس الزام کو دہرایا کہ اسلام بذریعہ طاقت بھیلا۔ اگر چہ 19 اور 20 صدیوں میں مسلمان موز مین نے اس اعتراض کورد کیا، گران کے پاس وہ دلائل نہیں تھے کہ جس کی بنیاد پروہ لوگوں کو قائل کر سکتے۔ اس لئے یہ بحث مغربی اسکالرز کے حق میں رہی۔

لیکن تاریخ میں نئی دستاویزات، اور شہادتیں نقط انظر کوتبدیل کردیتی ہیں۔ اب جونئ شہادتیں سامنے آئی ہیں، ان کی روشن میں مغربی اسکالرز نے اس دلیل کورد کردیا ہے کہ اسلام تلوار کے زور سے پھیلا، اس کے بھلس اسلام کے پھیلاؤ، اور تبدیلی منہ ہب کے نئی دوسر سے پہلو تھے۔ در حقیقت مسلمان فاتحین کو بالکل اس میں دلچین نہیں تھی کہ مفتوحین کا مذہب تبدیل کریں، انہوں نے فتح کے بعد قدیم ندا ہب اور ان کی عبادت گاہوں کو اس طرح برقر اررکھا۔ شام، عراق، اور مصر مسلمانوں کی فتح کے بعد ایک طویل عرصہ تک اپ طرح برقر اررکھا۔ شام، عراق، اور مصر مسلمانوں کی فتح کے بعد ایک طویل عرصہ تک اپ قائم رہے۔ آٹھویں صدی عیسوی تک ان علاقوں میں صرف دس فیصد کی عیسوی تک ان علاقوں میں صرف دس فیصد لوگ مسلمان ہوئے تھے۔ عرب فاتحین کی اکثریت شہروں میں رہتی تھی ، جب کہ مقامی لوگ دیہا توں میں رہتی تھی ، جب کہ مقامی لوگ دیہا توں میں رہتی تھی ، جب کہ مقامی میں عیسائی اور یہودی دونوں شامل تھے۔

ان علاقوں میں تبدیلی مذہب کا تمل اچا تک نہیں ہوا، بلکہ بیآ ہت اور خاموش عمل تھا، جو جاری رہا۔ اب مورخ اس عمل کودیکھنے کے لئے لوگوں کے ناموں کی تبدیلی مطالعہ کر رہے ہیں، جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ ناموں کی تبدیلی کے ساتھ ان کا مذہب بھی بدل گیا تھا۔ تبدیلی مذہب کے سلسلہ میں مورخین نے اس جانب بھی اثبارہ کیا ہے کہ یہودیوں، عیسا ئیوں، اورزرتشیوں میں بہت می مذہبی اور ساجی رسومات ایک جیسی تھیں، جیسے جانوروں کا ذبیحہ، دوزے رکھنا، اور عبادت کرنا، اس لئے جب انہوں نے اسلام قبول کیا تو آئمیں نئے

ندہب کو اختیار کرنے میں کوئی زیادہ دفت پیش نہیں آئی۔ تبدیلی ندہب کی دوسری وجوہات میں عیسائیوں میں فرقہ واریت کی کشیدگی بھی شامل تھی۔ ساسی تبدیلی کے ساتھ چرچ کا ادارہ کمزور ہوگیا، کیونکہ اسے اب ریاست کی سر پرتی حاصل نہیں رہی تھی، اس طرح ساسی اقتدار کو کھونے کے بعدان کے ساتھ بی اور ساسی ادارے ٹوٹ بھوٹ کا شکار ہوگئے۔ زمیندار طبقہ نے بھی اپنے اثر ورسوخ کو کھو دیا، جس کی وجہ سے چرچ اور فد ہبی طبقہ کی مالی حالت خراب ہوگئی۔ آن وجوہات کی وجہ سے تبدیلی فد ہب کا عمل آ ہستگی ہے آگے بڑھا۔ اس کے خراب ہوگئی۔ آن وجوہات کی وجہ سے تبدیلی فد ہب کا عمل آ ہستگی ہے آگے بڑھا۔ اس کے مراعات کی وجہ صاحب کو بدلاتا کہ وہ نئی حکومت کا حصہ بن کر تخت ومراعات کو حاصل کرلیں۔

اس سلسلہ میں یہ بات قابل غور ہے کہ تبدیلی مذہب کے اس ممل میں یہودیوں نے زیادہ حصہ نہیں لیا،اس کی وجہ میتھی کہ یہودی بطورایک مذہبی برادری آپس میں جڑے ہوئے اور متحد تھے۔ان کے مذہبی علماء کاان پر بڑاا ٹرورسوخ تھا۔ یہ عیسائی اکثریت میں بھی اپنے مذہب کا تحفظ کر چکے تھے، اب نئے حالات میں انہوں نے اسی شدت سے اپنے عقا کدکو بجایا۔

بہرحال یہ ایک حقیقت ہے کہ مسلمان حکمرانوں نے لوگوں کو مسلمان بنانے کی کوئی منظم جدد جہدنہیں کی۔ فاتحین کی دلچیں اس میں تھی کہ علاقوں پر قبضہ کیا جائے اور غیر مسلموں سے جزیدلیا جائے۔ جب عربوں نے سندھ کو فتح کیا تو انہوں نے قطعی اس طرف توجہ نہیں دی کہ یہاں لوگوں کو مسلمان بنایا جائے یہاں پر اسلام اس وجہ سے پھیلا، چونکہ سندھ کا ساج قبائلی تھا، اس میں اگر قبیلہ کا سردار مسلمان ہوجاتا تھا تو اس کے ساتھ پورا قبیلہ سندھ کا ساج قبول کر لیتا تھا، لیکن ہے تھی آ مسلکی کے ساتھ ہوا، اور سندھ میں اسلام اچا تک نہیں پھیلا۔

ر چرڈ ایٹن نے بنگال میں اسلام کے پھیلنے کی وجوہات بیان کرتے ہوئے اس جانب اشارہ کیا ہے، مشرقی بنگال کاعلاقہ قبائلی تھا، یہاں پرمسلمانوں کی فتح کے بعد جب صوفی لوگ اپنے پیروکاروں کے ساتھ آئے تو انہوں نے زراعت اور کاشت کاری کے لئے جنگلوں کوکاٹ کرصاف کیا،اس کوحکومت کی بھی سر پرتی حاصل تھی، کیونکہ اس کی آ مدنی کابڑاذر بعدلگان تھا، اس عمل میں جنگل میں رہنے والے قبائل بھی شریک ہو گئے، اس طرح ان کا تعلق نے فداہب کے لوگوں سے ہوا، یہ لوگ آ ہتہ آ ہتہ ذراعت کے پیشہ سے مسلک ہو گئے اور آنے والے صوفیوں کی روحانیت سے متاثر ہو کر پہلے ان کے مرید ہوئے، پھر آ ہتہ آ ہتہ فدہب کوتبدیل کرنا شروع کردیا۔ انہوں نے صوفیاء کا ان کی زندگی میں احترام کیا، ان کے مرنے کے بعد ان کے مزار زیارت گاہیں بن گئے۔ اس طرح مشرقی میں احترام کیا، ان کے مرنے کے بعد ان کے مزار زیارت گاہیں بن گئے۔ اس طرح مشرقی بنگال میں تبدیلی فدہب کے مل کے بس منظر میں جنگلوں کی صفائی، کاشت کاری، قبائل کا بیات ہوں ہوئی دور مرہ کی زندگی میں صوفیاء کا عمل دخل ، ان سب نے مل کرتبدیلی فدہ ب کا عمل کو پھیلایا۔ لیکن جو مشرقی بنگال میں ہوا، وہ مغربی بنگال میں اس لئے نہیں ہو سکا، کیونکہ وہاں کا ساح قبائلی نہیں تھا، بلکہ ذات پات میں تقسیم تھا، جس کی وجہ سے برجمنوں کا اثر و

مغلوں کے عہد میں تبدیلی مذہب کو بطور سزا کے استعال کیا جاتا تھا، جنگی قیدیوں
کو عام طور سے کہا جاتا تھا کہ یا تو مسلمان ہو جاؤ، یا موت کے لئے تیار ہو جاؤ۔ ان میں
سے پچھ مسلمان ہو جاتے تھے، اور پچھ اپنے مذہب کی خاطر جان دیدیتے تھے۔ اس کے
علاوہ مغل حکمر انوں نے بھی بھی تبلیغ کی نہ تو سر پرتی کی، اور نہ اس میں دلچپی کی، بلکہ اپنی
ملکت میں رعایا کو پوری نہ ہی آزادی دے رکھی تھی۔ بلکہ اکبر نے یہاں تک کیا کہ اگر کوئی
شخص مسلمان ہونے کے بعد دوبارہ سے اپنے مذہب میں واپس جانا چا ہے تو اسے اس کی
اصازت تھی۔

جنوبی مشرقی ایشیا میں اسلام کے پھیلاؤ میں تا جروں کا حصہ ہے۔ کیونکہ ان ملکوں کوسی نے فتح نہیں کیا، بلکہ یہاں جو تا جروں کی بستیاں تھیں، ان کی وجہ سے مقامی لوگوں سے کلچرل تعلقات ہوئے،اس نے تبدیلی ندہب کوآ گے بڑھایا۔

### مدرسها وررياست

اسلامی تاریخ میں مدرسداور ریاست کا کرداراہم رہاہے۔امیداورعباسی ریاستیں، اگر چەمسلمان حکمراں خاندانوں کے ماتحت تھیں ، گرریاست کی اپی ضروریات اوراس کے تقاضے تھے کہ جن کی دجہ سے اس نے اسلام کا شریعی نظام نافذ نہیں کیا۔ ریاست کے اس غیر چانبدارانه کردار کی وجدے نہ ہی امور کی تگرانی اوران کے تحفظ کی ذمہ داری علماء نے لی۔ بیہ علماء مدرسوں میں تعلیم وتربیت یاتے تھے۔ان مدرسوں میں خاص طور سے فقہاء کی تربیت ہوتی تھی، جومختلف مسائل پرفتو ہے دیا کرتے تھے۔حکمرانوں کوبھی جب فتوؤں کی ضرورت ہوتی تھی تو وہ ان علماء ہے رجوع کرتے تھے اور اکثر اپنی مرضی کے فتو ہے لیا کرتے تھے۔ مدرسوں کی اس اہمیت کے پیش نظر مختلف فرقوں نے اپنے اپنے مدر سے قائم کئے تا کہ وہاں اپنے عقا کد کے تحت طلباء کے ذہن کی تشکیل کریں۔ مدرسوں کے اس فرقہ وارا نہ کردار کی وجہ سےان کے آپس میں مذہبی تناز عات ابھرے، جن کی شدت اس قدر ہوئی کہ ا یک دوسرے کو کا فر کہنے ہے بھی باز نہ آئے ، زبانی جھکڑے اکثر فسادات کی شکل بھی اختیار کر کیتے تھے۔ ان مدرسوں میں سب سے زیادہ جارح رججان حنبلیوں کا تھا۔ یہ مذہبی معاملات میں انتہا پیند تھے، اور اپنے عقائد کے تحت ساج کوتبدیل کرنا جا ہے تھے۔ خاص طور سے عباس عبد کے آخری دور میں جب ریاست کمزور ہور ہی تھی ، اور اس کا کنٹرول لوگول پرنہیں رہا تھا، تو اس مرحلہ پر حنبلی مدارس کے طلباء نے شہر میں شریعت کے نفاذ کی تح کیب چلائی ،اورا پیے گروہ تشکیل دیئے کہ جوطافت کے زور پرفحاثی ،عریانی ،اور بدعنوانی کا خاتمہ کریں چنانچہ میسلم گروہ بغداد کے بازاروں میں جا کرشراب کی دکانوں کو بند کرا دیتے تھے۔الی محفلوں میں جا بہنچتے تھے کہ جہاں لوگ شراب نوشی، موسیقی اور رقص ہے لطف اندوز ہور ہے ہوں، اور ان کی محفلوں کو درہم برہم کر دیتے تھے۔ انہوں نے بیذ مہ داری لے بی تھی کہ سماج سے بدعنوانی اور فحاش کوز بردی ختم کردیں گے اور لوگوں کے اخلاق کوسدھاریں گے۔ بدلوگ اپنے عقائد میں اس قدر سخت سے کہ شیعوں اور دوسر نے فرقوں کے لوگوں کو کا فرگر دانتے سے اس فرقہ وارانہ ماحول میں ہر فرقہ کے لوگ اپنے عقائد کو عین اسلام کے مطابق سمجھتے سے ،جس کی وجہ سے ان کی وفا داری اپنے فرقہ سے گہری ہوگئ تھی ، جس کے لئے وہ خاندان اور برادری کو بھی قربان کرنے کے لئے تیار سے۔

ہندوستان میں سلاطین اور مغلوں کی ریاست مذہبی نہیں تھی ، انہوں نے بھی بھی ہندوستان میں شریعت کے نفاذ کی کوشش نہیں کی ،اس کی ایک وجہتو پیتھی کہ ان کی رعیت میں ہندوؤں کی بڑی تعدادتھی ، دوسرے یہاں جن مسائل سے انہیں سامنا تھا ،اس کے لئے انہیں اپنے قوانین وضوابط بنانے پڑے۔ان حالات میں مدرسوں کا کردار محدودتھا ، وہ مہی تعلیمات کی حد تک تھا۔

گر جب مغل ریاست کمزور ہونا شروع ہوئی ہے تواس وقت مدارس کا کر دار بھی انجرنا شروع ہوا۔ خاص طور سے دہلی کا مدرسہ رجمیہ، جس کے بانی شاہ ولی اللہ کے والد سے۔ اس مدرسہ کے اساتذہ اور طلباء نے نہ صرف نہ ہبی شناخت کو ابھارا، بلکہ اس وقت کے سیاسی حالات میں انہوں نے اپنا کر دار ادا کیا اور مختلف مسائل پر فتوے دیئے مثلاً یہ کہ کیا ہندوستان دار الحرب ہے یا دار السلام؟ کیا انگریزی پڑھنا چاہے یا نہیں؟ کیا انگریزوں کی ملازمت کرنی چاہئے یا نہیں؟

1857 کی جنگ آزادی کی شکست کے بعد، جب برائے نام مخل بادشاہت ختم ہوگئ، اور ہندوستان براہِ راست برطانوی بادشاہت کے ماتحت ہوگیا تواس کے ردگمل میں 1867 میں مدرسد دیو بند کا قیام عمل میں آ بیا۔ اس کا ایک مقصد تو یہ تھا کہ ایک غیر ملکی حکومت رہتے ہوئے کس طرح سے نہ ہی شناخت کو برقر اررکھا جائے ، دوسرے میہ کہ ہندوستان کے مسلمانوں کے نہ ہی مسائل کا حل پیش کیا جائے ، تیسرے جدیدیت کا جو عمل شروع ہو گیا ہے جو نہ ہی عقائد کے لئے خطر ناک ہے، اسے کس طرح سے روکا جائے۔ اس مقصد کے لئے دیو بند کا 'دوار الا فقاء'' ہندوستان بھرسے آ نے والے نہ ہی، ثقافتی ، ساجی ، معاشی اور سیاس سوالات کے جواب میں فتوے دیا کرتا تھا جو بعد میں مختلف مجموعوں کی شکل میں شائع سیاس سوالات کے جواب میں فتوے دیا کرتا تھا جو بعد میں مختلف مجموعوں کی شکل میں شائع

ہوتے رہے۔کولونیل ریاست میں چونکہ شریعت کا نفاذ ممکن نہیں تھا، اس لئے دیو بند کے ساتھ ساتھ دوسرے فرقے کے ماننے والوں نے بھی اپنے مدارس قائم کرنا شروع کر دیئے لیکن میدارس اس پوزیشن میں نہیں تھے کہ ریاست سے مقابلہ کرسکیں۔اس لئے انہوں نے سمجھوتے کی یالیسی بڑمل کیااورا پناوائرہ محدودر کھا۔

اس تناظر میں پاکستان میں مدرسہ اور ریاست کے کردار کے تجویہ کی ضرورت ہے۔ پاکستان کی ریاست اپنے قیام سے لے کرآئ تک جبہ ساٹھ سال گذر پچے ہیں، لوگوں کے بنیادی مسائل حل کرنے میں ناکام رہی ہے۔ ریاست کا ماڈل ہیہ ہے کہ حکمراں طبقوں کو کیسے فائدے پہنچائے جائیں، ان کی مراعات میں کس کس انداز میں اضافہ کیا جائے، اس کا نتیجہ ہیہ ہے کہ عام لوگ جوغر بت، مفلسی، بدوزگاری اور مہنگائی کے ہاتھوں پریشان ہیں، ریاست نے نہ تو ان کی صحت کے لئے بچھ کیا، نہ ان کی رہائش اور نہ تعلیم اس وجہ سے عام لوگ میں ریاست کے خلاف نفرت کا زبر دست جذبہ ہے۔ اس کے مقابلہ میں جب کی بھی مدرسہ کی جانب سے یہ اعلان کیا جاتا ہے کہ وہ معاشرے میں بدعنوانیوں کا جب کی بی مدرسہ کی جانب سے یہ اعلان کیا جاتا ہے کہ وہ معاشرے میں بدعنوانیوں کا خاتمہ کردیں گے اور شریعت کا نفاذ کریں گے، تو لوگوں میں امید پیدا ہوجاتی ہے کہ شایدان کے مسائل کاحل یہی ہے، اس لئے وہ ریاست کے مقابلہ امید پیدا ہوجاتی ہے کہ شایدان کے مسائل کاحل یہی ہے، اس لئے وہ ریاست کے مقابلہ میں مدرسہ اور اس کے علاء کی جمایت کرنے ہیں۔

مدرسہ کے علاء اور اساتذہ کا احترام اس لئے بھی بڑھا، کیونکہ ریاست اور اس کی بدعنوانیوں کو ختم کرنے میں سیاس پارٹیاں بھی ناکا م ہوگئیں، سیاستدانوں کا جو کر دارا بھر کر آیا وہ میہ کہ بیانتہائی بدعنوان اور لوٹ کھسوٹ کرنے والے ہیں، اس کے مقابلہ میں مدرسہ اور اس کے اساتذہ کا ایج بیہ ہے کہ بیہ پر ہیزگار متی اور نیک لوگ ہیں، لہٰذاان کی بات ماننا چاہئے۔

تیسرے پاکستان میں مسلسل طویل عرصہ تک فوجی حکومتیں رہی ہیں، ان حکومتوں کے زمانے میں فوج کے اعلیٰ عہدے داروں نے جومراعات لیں، اور دولت اسمنے کی، اس کی وجہ سے بھی لوگوں میں فوج کے خلاف زیر دست جذبات پیدا ہوئے۔

اس لئے جب جامعہ هفصہ کے طلباء نے اسلام آباد میں بدعنوانی، فحاشی اور اخلاقی برائیوں کے خلاف مہم شروع کی ، تو اسے عام لوگوں میں پسند کیا گیا، کیونکہ ان کے خیال میں بیساری برائیاں حکمراں طبقوں میں ہیں،لہٰذااگران کے خلاف اقدامات کئے جاتے ہیں تواس کا خیرمقدم کرنا چاہئے۔

جب فوج نے جامعہ حفصہ کے خلاف فوجی ایکشن لیا تو اس کی عوام نے ایک طرح خاموش ندمت کی ، کیونکہ وہ ریاست اور فوج دونوں کوعوام مخالف قو تیں سجھتے ہیں ، اس لئے ان کی نظر میں ان دونوں اداروں کی مخالفت ایک کارنامہ ہے۔

لبنرا ہم کہہ سکتے ہیں کہ جب بھی ریاست عام لوگوں کے مسائل حل کرنے میں ناکام ہوکر چند مخصوص طبقوں کے مفادات کی نگران ہو جائے گی ، اور ملک میں شخصی حکومت قائم کر کے لوگوں کوان کے بنیادی حقوق سے محروم کردے گی تو اس صورت میں لوگ ہراس مزاحمت کی تعریف کریں گے کہ جو ان کے خلاف ہوگی ، جا ہے وہ مزاحمت سندھ میں ڈاکوؤں کی شکل میں ہو، یا اسلام آباد کے جامعہ حفصہ کے اسا تذہ وطلباء کی ۔

# ہندومسلم تعلقات: تاریخ کی روشنی میں

ہندوستان اور پاکستان کے تعلقات کوعام طور سے تحریک یا کستان کی روشنی میں دیکھا جاتا ہے جب کولونیل دور میں ان دو جماعتوں میں اختلا فات پیدا ہوئے جو بالآخر 1947 میں تقسیم ہند کا باعث ہے۔اس بیانیہ میں ہم بہت کم توجہ کولونیل حکومت کو دیتے ہیں کہ جس نے ہندوستان کی تقسیم کے وقت سرحدی تناز عات کوحل کئے بغیر حچھوڑ دیا جس کے نتیجہ میں یہ دونوں ملک آج تک برسر پریار ہیں۔ یہ سرحدی تنازعات صرف برصغیر ہندوستان ہی میں نہیں چھوڑے گئے بلکہ جہاں جہاں سے کولونیل طاقتیں گئیں وہ اپنے پیچھے ان جھڑوں کو پیدا کر گئیں ۔مشرق وسطی ،ساؤتھاییٹ ایشیااورافریقیاس کی مثالیں ہیں کہ جہاں پیمسائل آج تک باقی ہیں اور جن کی وجہ سے لاکھوں لوگ اپنی جانیں دے چکے ہیں، ان جنگوں کے لئے اسلحدان ہی مما لک ہے آتا ہے کہ جوان جھگڑوں کا باعث ہیں۔ ہندوؤں اورمسلمانوں کے تعلقات کی تاریخ پرا گرنظر ڈالی جائے تو ہم بہت حد تک موجودہ تاریخ کوبھی سمجھ سکیں گے۔خاص بات یہ ہے کہ اس رشتہ کے تعین کرنے میں مسلمان معاشرہ میں دوعناصراہم کردارادا کر رہے تھے: حکمراں طبقے اورعلاء۔ جب سب سے پہلے عربوں نے سندھ فتح کیا توان کے سامنے سب سے بڑا مسکدیہ تھا کہ یہاں کے غیر مسلموں کے ساتھ کیسا سلوک کیا جائے؟ کیونکہ اہلِ کتاب اب تک عیسائیوں اور یہود یوں کوشلیم کیا جا تا تھا اور فتح کے بعد انہیں ذمی کا درجہ دیدیا جاتا تھا۔لیکن ایران میں زردشت کے ماننے والےمفتوح ہوئے تو حکمرانوں نے انہیں بھی اہلِ کتاب مان کران سے جزید وصول کرنا شروع کیا۔ چنا نچہ محمد بن قاسم کے سوال پر حجاج نے یہی فیصلہ سندھ کے غیرمسلموں کے لئے دیا کہ انہیں اہل کتاب سلیم کر کے ان سے جزید لیا جائے۔ اس پیٹرن کو بعد میں سلاطین اور مغلوں نے اختیار کیا۔ اس مسئلہ پر جھگڑ التمش کے زمانہ میں ہوا کہ جب علاء نے کہا کہ یا تو ہندوؤں کو مسلمان کیا جائے یا نہیں قتل کر دیا جائے۔اس پر سلطان کے وزیر نے جواب دیا کہ ہمارے پاس اس قدراسلے نہیں کہ ہم تمام آبادی کوقل کریں، ہاں بیضرور کر سکتے ہیں کہ ہندوؤں کو ذکیل وخوار کھیں۔

ا کبرنے اپنے عہد میں جواہم تبدیلیاں کیں، ان میں سے ایک پیھی کہ اس نے جب را جیوت شخرادی سے شادی کی تو اسے سلمان نہیں کیا، جس کی وجہ سے مغل دربار میں ہندور سومات اور تہوار کلچر کا ایک حصہ ہو گئے ۔مغلوں کی بیروایت ان کے آخری زمانے تک جاری رہی۔

ا کبرنے اپنے نظریہ بادشاہت میں خود کو ہندوستان کا بادشاہ کہا کہ جس کی رعایا میں مسلمان اور ہندودونوں شامل تھے۔وہ سب کا بادشاہ اور گروتھا۔ابوالفضل اکبر کی پالیسی کے بارے میں ایک جگد لکھتا ہے کہ ماضی میں حکمرانوں نے مذہب کو ان عقل سے بہرہ لوگوں کے حوالے کردیا تھا کہ جن کا کام محض فتوے دینا تھا۔اکبرنے ہندوؤں اور مسلمانوں میں تعصب اور فرق کو مثاتے ہوئے جزیہ ختم کیا۔ ہندوؤں کی زیارت گا ہوں پرئیکس منسوخ کیا،اس کی اجازت دی کہ اگر کوئی اپنے مذہب پروالیس جانا چاہے تو بیاس کی مرض ہے۔ کیا،اس کی اجازت دی کہ اگر کوئی اپنے مذہب پروالیس جانا چاہے تو بیاس کی مرض ہے۔ جب اکبرنے جزیہ کوئتم کیا تو اس پر مذہبی لوگوں کی طرف سے احتجاج ضرور ہوا،

گروہ اس حالت میں نہ تھے کہ شاہی طاقت کا مقابلہ کرسکیں۔احمدسر ہندی مجد دالف ثانی نے میکہا کہ جزیب ضرور لینا چاہئے کیونکہ اس سے ہندوؤں کی ذلت مقصود ہے۔اس کا ایک پہلوتو میہ نکلا کہ انہوں نے ہندوؤں کوذی شلیم کرلیا تھااوران کے تل عام کے حامی نہیں رہے تھے۔

اس طرح ہم مسلمان معاشرہ میں دور بحانات دیکھتے ہیں: حکمرال طبقے کے جنہیں ہندوستان پرحکومت کرناتھی اور جنہیں اس بات کا احساس تھا کہ یہاں پراکثریت ہندوؤں کی ہے جنہیں غلام یا مفتوح بنا کرنہیں رکھا جاسکتا ہے۔اس لئے ضرورت اس بات کی ہے کہان کے ساتھا چھاسلوک کیا جائے اور حکمراں کو ہندوؤں اور مسلمانوں کا محافظ ہونا چاہئے ،صرف کسی ایک جماعت یا قوم کا نہیں۔اس مقصد کے لئے میضروری تھا کہ ہندو فدہب اوران کی تہذیب کو سمجھا جائے ،تا کہ اشتراک کے عمل کو تیز کیا جائے۔

فیروزشا ہ تخلق کے بارے میں عام طور سے بیتا ٹر دیا جاتا ہے کہ وہ مخت متعصب سلطان تھا، مگر حقیقت میں ایبانہیں تھا۔ وہ ہندوستان کا پہلا حکمراں تھا کہ جس نے تگر کوٹ فتح کیا اوراس نے وہاں کتب خانہ کودیکھا تو حکم دیا کہان مسودات کی حفاظت کی جائے۔ کہا جاتا ہے کہ اس کے حکم پر 300 سنسکرت کی کتابوں کے فارسی وعربی میں ترجے کرائے گئے۔ان میں پچھ' دلائل فیروزشاہی' کے نام سے مشہور ہوئے۔

ہندو تہذیب ہے اس کے لگاؤ کا اندازہ اس سے لگاچا سکتا ہے کہ جب اس نے میر تھا اور تو پرا (Topra) میں اشوک کے زمانے کے دوستون دیکھے تو انہیں وہاں ہے منگوا کر دیلی میں نصب کر دیا۔ ان کو جس احتیاط ہے دبلی لایا گیا اس کی تفصیل اس کے ہم عصر مورخ شمس سراج عفیف کے دی ہے کہ ان ستونوں کو ان کی جڑوں ہے احتیاط ہے اکھاڑا گیا۔ تو پرا کے ستون کو جس طرح دبلی لایا گیا اس کے بارے میں بیان ہے کہ:

اس کے بعد بیالیس پہیوں کی گار کم بنائی گئی اور گاڑی کے ہر پہیہ میں رسیاں لپیٹی گئیں اور ہزار انسان اس ستون کے اٹھانے میں لگائے گئے۔ آ خرکار بے حدمشقت اور محنت کے بعدستون گاڑی میں رکھا گیا اور گاڑی کے ہرپایہ پر دس من کی ایک رسی باندھی گئی اور ہرری کو کھینچنے کے لئے دوسو مزدور مقرر کئے گئے۔

اس ستون کو بعد میں کشتیوں میں رکھ کر جمنا پار کرا کے دہلی لایا گیا جہاں اس کوشک فیروز میں نصب کیا گیا۔

یدواقعداس وقت کا ہے کہ جب محکمہء آ ٹارقدیمہ کا وجود نہ تھا۔ اور عہد قدیم کے آ ٹاروں کو محفوظ کرنے کا خیال ابھی تک نہیں آیا تھا۔ اس وقت فیروز شاہ نے قدیم ہندوستان کے ان آ ٹاروں کو محفوظ کیا۔

عہد مغلیہ کے اولین بادشاہ باہر نے جو وصیت اپنے جانشینوں کے لئے چھوڑی اس میں واضح طور پر ہدایت دی کہ وہ ہندوستان میں گائے کی قربانی نہ کریں کیونکہ اس سے ہندو رعایا کی دل آزاری ہوگی۔ اس خاندان میں جب اکبر تخت نشین ہوا تو اس نے ہندو۔مسلمان اشتراک کی طرف جہاں اور اقدامات کئے ان میں سے ایک یہ تھا کہ ہندوؤں کی ندہبی کتابوں کے فاری میں ترجے کرائے تا کہ مسلمان ان کے ندہب اور عقیدہ سے واقف ہوں۔ مہا بھارت کے ترجمہ کا تعارف لکھتے ہوئے ابوالفضل نے لکھا کہ باوشاہ کا مقصد یہ تھا کہ دونوں نداہب کی مقدس کتابوں کے ترجمہ ایک دوسرے کی زبان میں ہوں تا کہ اہل علم کوان حقائق کا پیتہ چل سکے اور ایک دوسرے سے نفرت اور دشمنی سے باز رہیں۔ وہ مل کراس سچائی کو تلاش کریں جو انہیں آپس میں ملائے۔ یہیں یہ ذکر دلچی سے خالی نہ ہوگا کہ اکبر نے ملاعبدالقادر بدایونی کواس کے ترجمہ میں شریک کیا تھا۔ ملا بدایونی بار بارا پنی اس اذبت کا ذکر کرتے ہیں کہ جو مشرکوں کی اس کتاب کا ترجمہ کرتے ہوئے انہیں ہورہی تھی۔ مگر بادشاہ کے تکم کے آگے مجبور تھے۔

لہذا ہم دیکھتے ہیں کہ عہد سلاطین اور مغلیہ دور میں حکر انوں کی پاکسی مذہبی رواداری کی رہی، کیونکہ انہیں اس ملک پرحکومت کرنی تھی اس لئے ضروری تھا کہ وہ رعایا کے ساتھ مذہبی تعصب اور شنی کی پالیسی کو اختیار نہ کریں علی گڑھ یو نیورٹی کے مورخوں نے عہد وسطیٰ کی تاریخ پر جوکام کیا ہے اس میں انہوں نے یہ دلیل دی ہے کہ حکمرانوں کے نزد کیا سیاسی مقاصداور سیامی اقتداراور طاقت کا حصول اہم تھے، ندہب کا کر داراس میں کم تھا۔ اس دلیل کی روشنی میں و کا ورنگ زیب کو بھی اس کے سیاسی مفادات کی روشنی میں دکھتے ہیں جس نے اپنے سیاسی مفادات کی لی سیاست میں اس کے نہ ہی عقائد نے اس کی سیاست میں اس کے نہ ہی عقائد نے اس کی سیاست میں رکاوٹ بناوہاں اس نے ندہب کو ایک طرف کورکھ دیا۔

عمر انوں کے بعد ثقافتی سطح پرہم دونوں مذاہب کے لوگوں میں اشتر اک کود کیھتے ہیں۔ ان میں سے وہ برادریاں اور قبائل جو مسلمان ہوئے وہ اپنی ثقافت اور روایات کو ساتھ لے کرآئے ، کیکن جو مسلمان ہاہر ہے آئے تھے وہ بھی آ ہستہ آہتہ ہندوستانی ثقافت میں ضم ہوتے چلے گئے ، جن میں خصوصیت سے پیدائش ، شادی بیاہ ، اور موت کی رسومات کے ساتھ ساتھ تہوار منانا شامل تھے۔

لیکن جہاں حکر ان طبقہ اپنے سیاسی مفادات کے لئے سیکولر پالیسی کے حامی تھے، اورعوام ثقافتی طور پر اشتر اک جاہتے تھے، وہاں علاء کا طبقہ تھا جو ابتداء ہی ہے اس اشراک کے خلاف تھا۔ عہد سلاطین میں فخر مد برکی کتاب ''آ داب الحرب و شجاعت'' ہے اس میں وہ حکمرانوں کو مشورہ دیتا ہے کہ کا فروں کے خلاف مسلسل جہاد کرتے رہنا چاہئے۔ جو مسلمان مرمد ہوجائے اسے قبل کر دینا چاہئے۔ مسلمان عہد یداروں کو مذہبی اور پر ہیزگار ہونا چاہئے۔ انہیں خیالات کا ظہار سیدعلی بن شہاب ہمدانی (وفات۔ 1384) نے اپنی کتاب '' ذخیرۃ الملوک'' میں کیا ہے کہ مسلمان حکمراں کو معاشرہ میں مسلمان اور ذمی کے درمیان فرق رکھنا چاہئے۔ ذمیوں کو اپنی عبادت گاہیں تعمیر کرنے کی اجازت نہیں ہوئی حباہے ، اور نہ ہی حباب عبادت کا بین تعمیر کرنے کی اجازت نہیں ہوئی مسلمانوں کی طرح کا لباس پہننے کی اجازت نہیں ہوئی جائے ، اور نہ ہی مسلمانوں جیسے نام اختیار کرنا چاہئیں وغیرہ و غیرہ۔

احدسر ہندی موسوم الف ٹانی بھی غیر مسلموں سے کی قتم کے تعلقات رکھنے کے خلاف تھے۔ وہ ہندوستان میں گائے کی قربانی کومسلمانوں کے لئے لازی قرار دیتے تھے۔ اس کے حامی تھے کہ غیر مسلموں کے ساتھ ذلت کاسلوک روار کھا جائے۔

لیکن جب تک مسلمان حکمرانوں کی سیاسی طاقت مضبوط و متحکم رہی،ان علاء کی آ وازیں دبی رہیں۔ حکمرانوں نے آئین جہاں بانی و جہاں داری اور شریعت میں فرق رکھا اور دونوں کو ملایا نہیں۔ لیکن جب حکمرانوں کی سیاسی طاقت زوال پذیر ہوتی ہے تو علاء کے مسلمان معاشرہ میں اپنے اثر ورسوخ کو بڑھا لیتے ہیں۔ اٹھار ہویں صدی ہے ہم علاء کے اس اثر کودیکھتے ہیں، جس کی ابتداء شاہ ولی اللہ، شاہ عبدالعزیز،اور پھرسیدا حمد شہید کی جہاد تحریک ہے کہ جس میں شاہ اساعیل شہید نے اپن تحریروں کے ذریعہ سلمان معاشر کو ہندورسومات، روایات،اورروا جوں سے پاک کرنے کی مہم شروع کی۔اورکوشش کی کہان دونوں میں ثقافتی اشتراک کاکوئی عضر باقی نہ رہے۔

انگریزی دور میں کہ جب مغل خاندان کا خاتمہ ہوگیا تواب تمام تر ذمہ داری علماء نے لئی کہ وہ مسلمان معاشرے کی شناخت اوران کے مذہب کا تحفظ کریں گے۔ دیوبند مدرسہ نے اپنے قیام کے اولین دور میں (1867) میں ہندوؤں سے تمام تعلقات کی مخالفت کی۔ چنانچہ اس کے بعد جس قدر مذہبی تنظیمیں ابھریں، بیسب یا تو اصلاحی تھیں یا دیاء کی۔ ان سب تح یکوں میں ہندوؤں کے خلاف پروپیگنڈا تھا اور ایک خالص اسلامی

معاشرہ کے قیام کے لئے منصوبہ بندی تھی۔

کولونیل دور میں ان اختلا فات سے پورا پورا فاکدہ اٹھایا گیا اور انہوں نے ہندو
کمیونی و مسلم کمیونی کو نہ ہبی طور پر ایسی دو جماعتوں میں تقسیم کر دیا کہ جن کے درمیان کوئی
اشتر اک نہیں تھا۔ ہندو کمیونی سبزی خور، پرامن، اور نسوانی خصوصیت کی حامل تھیں، جبکہ
مسلمان گوشت خور، جنگ جواور لڑا کو تھے۔ اسی فہ ہبی فرق نے ہندوستان کی تاریخ کو بھی
ہندواور مسلم ادوار میں تقسیم کر دیا۔ اس وقت سے مسلمانوں میں بیر خیال بیٹھ گیا کہ انہوں نے
ہندواور مسلم ادوار میں تقسیم کر دیا۔ اس وقت سے مسلمانوں میں رکھا ہے۔ اس متھ پر آج بھی
ہزار سال ہندوستان پر حکومت کر کے ہندوؤں کو اپنی غلامی میں رکھا ہے۔ اس متھ پر آج بھی

جب کہ عہد وسطیٰ کا ہندوستان صرف مسلمان حکمر انوں کے ماتحت نہیں تھا۔
یہاں پرا کیے بڑی تعداد ہندوراجاؤں کی تھی۔دوسرے حکمراں طبقے صرف مسلمان نہیں تھے
ان میں بھی ہندوشامل تھے۔سلاطین اور مغل دور میں جو مسلمان رعایا تھے،ان کی بھی وہی
حثیت تھی جو ہندورعایا کی تھی ،مسلمان حکمراں کی وجہ سے مسلمان رعایا مراعات یافتہ نہیں
حثیت تھی۔مسلمان کسان اور کاریگر، ہندوکسان اور کاریگر کی طرح تھا۔ ندہب نے تحکمراں اور
رعایا کے فرق کو مثایا نہیں تھا۔ اس لئے جس مفروضہ کو آج بار بار دہرایا جا تا ہے کہ مسلمانوں
نے ہندووں پر ہزار سال حکومت کی تو اس حکومت میں تمام مسلمان شامل نہیں تھے۔اس
مسلمان خاندان ، اور امراء تھے، مسلمانوں کی اکثریت رعایاتھی اور ہندورعایا کی طرح
ان کے استحصال کا شکارتھی۔ ہمیں تاریخ میں ایسی کوئی شہادت نہیں ملتی ہے کہ جو عادل
ان کے استحصال کا شکارتھی۔ ہمیں تاریخ میں ایسی کوئی شہادت نہیں ملتی ہے کہ جو عادل
اور منصف تھے ایک ایسا حکمراں ہندوؤں اور مسلمانوں دونوں میں مقبول تھا۔مسلمان اور منحد دعایا کی میہ اصطلاح موجودہ زمانہ کی پیداوار ہے جو ظالم اور استبدادی
عکمران اور ہندو رعایا کی میہ اصطلاح موجودہ زمانہ کی پیداوار ہے جو ظالم اور استبدادی
حکمرانوں کو بھی مسلمان ہونے کے نا طے معاف کردیتی ہے اور عام مسلمان بھی ہم مذہب حونے پرخودکوان میں شامل کر لیتا ہے۔

ای طرح کولونیل دور کے انگریز مورخوں نے ہندوؤں کو بیتا تر دیا کہ وہ مسلمان عمر انوں کے ظلم وسم کا شکار رہے ہیں۔اور بید مسلمان ہندوستانی نہیں بلکہ غیر ملکی تھے جن

ہے انہوں نے چھٹکارادلایا۔

اس لئے تحریک پاکستان میں سیاستنداں اور علماء دونوں میں ہندو کے خلاف جذبات پیدا ہوئے۔سیاستدان اس لحاظ سے کہوہ ہندوا کثریت کے تسلط کود مکھ رہے تھے۔ علماءاس خیال سے کدا کثریت کے تسلط میں مذہبی شناخت کم ہوجائے گی۔

جب پاکستان کا قیام عمل میں آیا تو ہم اپنے ساتھ تاریخ کے اس بو جھ کو بھی ساتھ لے کر آئے۔ پاکستان کی تاریخ کو ہم نے ہندو سلم تصادم کی روثنی میں دیکھا، اور اسی کی بنیاد پر دوقو می نظریہ، اور علیک کے ضرورت کو بیان کیا گیا۔ چونکہ اب دو ملک سے جو آزاد سے، اس لئے ہندو مخالفت ہیں مخمر ال سے مندو مخالفت ہیں مخمر ال طبقے اور علاء دونوں برابر کے شریک سے۔ اسی اشتر اک کا نتیجہ میں ہم اپنے زمانے میں جہادی تنظیموں کی سر پرسی میں دیکھتے ہیں۔ سرکاری سطح پر ہندو اور ہندوستان مخالفت کا پروپیگنڈ البلاغ عامہ اور خاص طور سے نصابی کتابوں میں زور شور سے کیا گیا۔

کیکن سیاسی مقاصد بدلتے رہتے ہیں۔موجودہ صورت حال میں اب حکمرال طبقے ہندوستان سے بہتر تعلقات کے خواہش مند ہیں۔ جب کہ ان کے برعکس نہ ہی جماعتیں اور علماء ہندواور ہندوستانی دشمنی کواس طرح برقر ارر کھنا چاہتے ہیں۔جیسے یہ ماضی میں تھی۔اس سوچ نے نی الحال ان دونوں کی راہوں کوجدا کردیا ہے۔

اس لئے یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا سیاسی نقاضے اور مفادات اپنی اہمیت کے پیش نظر مذہبی ننگ نظری اور تشد د کوختم کردیں گے۔جیسا کہ تاریخ میں اس سے پہلے ہو چکا ہے اور علماء کو مذہب کے دائر سے میں رکھتے ہوئے سیاسی معاملات سے دور رکھ دیں گے اور یا مذہب کو سیاست پر تسلط دلا کر ملکی اور غیر ملکی تعلقات کو اس کی روشنی میں متعین کریں گے؟ کیا اس عمل میں عوام کی آ واز بھی تی جائے گی؟ بیاسی وقت ممکن ہے کہ جب ملک میں جمہوریت ہواور فضا میں آ زادی ہو کہ جس میں لوگ اپنی رائے کا اظہار کر کمیں؟ کیا آنے والے وقت میں میمکن ہے؟ بیدہ سوال ہے کہ جس کا جواب ڈھونڈنے کی ہم سب کو ضرورت ہے۔

# ہم نے جنگ بلاس سے کیا سکھا؟

2007 کے اندر پلائ کی جنگ کوڈ ھائی سوسال کا عرصہ ہوجائے گا۔ بیدہ ہنگ تھی کہ جے اپ عہد میں تو کوئی زیادہ اہمیت نہیں دی گئ تھی ، لیکن اس کے جونتائج آ ہت ہت ہت ہیں ہوتے ، انہوں نے ہندوستان کی تاریخ کا نقشہ بدل کر رکھ دیا۔ اس جنگ کی فوجی اہمیت تو بالکل نہیں تھی ، کیونکہ در حقیقت یہ جنگ لڑی ہی نہیں گئی، گر اس کی جنگ کی فوجی اہمیت ہے۔ وقت کے ساتھ سیاسی اہمیت ہے۔ وقت کے ساتھ لوگ اس جنگ کے نتائج سے بھی بے خبر ہوگئے ، اور اس کا حوالہ اگر رہاتو ''میر جعفر' اور اس جسے غداروں کا رہا کہ جنہوں نے سازش میں حصہ لے کر اس جنگ کو ہونے ہی نہیں دیا اور اگریز فتح یاب ہوگئے۔

اگر پلای کی جنگ کے نتائج کا مطالعہ کیا جائے تو اس سے بہت سے جیران کن نتائج برآ مدہوتے ہیں۔اب تک ہندوستان کی تاریخ میں افراد جنگوں میں کا میاب ہونے کے بعد خاندانی حکومتیں قائم کرتے تھے۔ جیسے باہر نے پانی پت کی جنگ کے بعد، مغلیہ خاندان کی داغ بیل ڈالی،اورا ٹھارہویں صدی میں جب مغل خاندان کمزور ہور ہاتھا تو اس وقت مہم جوافراد صوبوں میں اپناسیاسی اقتدار قائم کررہے تھے لیکن پلاس کی جنگ کے بعد کسی فرد نے سیاسی اقتدار حاصل نہیں کیا، بلکہ بیا کہتے ارتی کمپنی تھی جو فتح مند ہوئی اور اس نے اپنی سیاسی طاقت کواپی تجارت کے فروغ اور آ مدنی کے لئے استعمال کیا۔

ہندوستان کے لوگوں کے لئے غیر ملکیوں کی آمد، اور طاقت کے ذریعہ اقتد ارپر قبضہ کرنا کوئی نئ بات نہیں تھی، اس لئے انہوں نے ان غیر ملکیوں کی اس فتح اور ان کے اقتد ارپرکوئی زیادہ توجہ نہیں دی۔لیکن اپنے قدم جمانے کے بعد کمپنی کی حکومت بنگال تک محدود نہیں رہی، بلکہ اس کا پھیلاؤ ہوتا رہا، یہاں تک کہ ہندوستان کا بڑا حصہ اس کے قبضے میں آگیا۔ بہر حال ، اس پس منظر میں سوال یہ ہے کہ اس جنگ اور اس کے نتائج ہے ہم نے کیا سکھا؟

اول سربات واضح ہے کہ تاریخ شکست خوردہ افراد کو نہ تو یا در کھتی ہے اور نہ ہی انہیں ہیرو **کا درجہ دیتی ہے، کیونکہ فاتح ا**س کی شخصیت اور کر دار کومنے کر دیتا ہے، اور اس حد تک بگاڑ دیتا ہے کہ اس کی صحیح شکل سامنے لا نامشکل ہوجا تا ہے۔ اس کی مثال بنگال کے نواب سراج الدول كي مي كونكداس ك بارے ميں جو كچھ كھا كيا وہ انگريز دور ميں ہوا، اس لئے اس کے بارے میں بھی تاثر ابھرا کہ وہ ایک ناتجر بہ کارنو جوان تھا کہ جس میں سای سوجم بوجم کی تھی اور جو حکومت کے طور طریق سے واقف نہیں تھا۔ اس کے کردار کو اس طرح سے منح كرنا ضرورى تھا، كيونكه اس سے حكومت كى تبديلى كا اخلاقى جوازال جاتا **ہ، اور اگریزوں کی فتح کو بھی اخلاق کا سہارا دیدیا جاتا ہے۔ انگریزوں نے ایک طرح** ے بگال كے عوام كوايك ظالم نواب سے چھ كارا دلايا۔ حقيقت اس كے برعس ہے، اگر چه نواب نوجوان تھا، اور میم صحح ہے کہ ڈیلومی میں بہت زیادہ ہوشیار بھی نہیں تھا، کین وہ ناتجرب كاراور نا يختدذ بن كاما لك نبيس تفا-اس كو يورى طرح عداندازه تفاكه كميني كسطرح ے ایے اثر ورسوخ کو بر هار بی ہے اور اینے اختیار ات کا ناجائز فائدہ اٹھار ہی ہے، خاص طورے تجارت میں کمپنی کوئیس سے معافی کی غرض سے'' دستک' یا ایک شخفکیٹ دیا جاتا تما، اس نے اس کو نہ صرف مینی کے مال کے لئے، بلکہ نجی تجارت میں بھی استعال کرنا **شروع کردیا، بلکه یہاں تک کہ مقامی تا جرول کو دستک فروخت کر کے ، ان ہے رشوت لینی** شروع کردی \_اس کی وجہ سے بنگال کی حکومت کو شخت مالی نقصان ہونا شروع ہو گیا۔سراج الدالد واس بات بر بھی عصر آیا کہ جب کمپنی نے اس کے بدعنوان عہدے داروں کو پناہ وی شروع کردی، اور ساتھ بی معاہدے کی خلاف ورزی کرتے ہوئے کلکتہ قلعہ وفصیل بند كرناشروع كرديايه

اسمرحله پراس کے لئے ضروری تھا کہ اپنے اختیارات اور طاقت کا استعال کر کے اپنی نوابی کو ان سے ہوئے، اس کے اپنی نوابی کو ان سے ہوئے، اس کے ماحت رہے، اور خود مخاری اختیار نہ کرے۔ البذا جب اس نے کلکتہ پر تملہ کیا تو اس کے یاس

اتی فوجی طاقت تھی کہ انگریزوں کو بہ آسانی شکست دیدی ، اور انہوں نے بھاگ کر ساحل سمندر میں کھڑے جہاز میں جاکر پناہ لی۔

اس کے بعد جو پکھ ہوا، وہ مفادات کے درمیان تصادم تھا۔ بنگال میں بکروں، تا جرول ہیٹھوں، دلالوں اور زمینداروں کا گروپ تھاجونواب کی پالیسی ہے منفق نہیں تھے کہ جس کے تحت وہ انگریزی اور فرانسیسی تجارتی کمپنیوں کے درمی**ان تو ازن قائم کرنا جا ہتا** تھا، ساتھ ہی میں وہ ان کمپنیوں کواسیے دائرہ اختیار میں لا کران کی من مانی کارروائیوں کو کنٹرول کرنا چاہتا تھا۔ بیگروپ اس سے خوش نہیں تھا، کیونکہ اس کے مفادات ایٹ انڈیا مینی سے جڑے ہوئے تھے، اس لئے وہ لوگ کہ جنہوں نے نواب کی مخالفت کی ان میں جگت سیٹھ، مہتاب رائے ، سروپ چنز، راجہ ما نک رائے ، **راجہ در لاب ، راجہ جا کل رام ، راج**ہ رام نرائن اور راجه مانک چند قابل ذکر تھے۔اس و**تت تک صورت حال بیہوگئ تھی کہ ای**ٹ انڈیا تمپنی کی تجارت سے ہندوستان کے تاجروں،اورریاستوں کے حکر انوں کو فائدے ل رہے تھے، یہلوگ اپنا تجارتی مال کمپنی کے جہاز وں **میں بھیجا کرتے تھے۔ کمپنی کوفائدہ یہ ہوا** تھا کہ بھی کی بندرگاہ کے زوال کے بعد کلکتر کی بندرگاہ تجارت کا مرکز بن گئی اس وجے تاجروں اور امراء کی جماعتیں جن کے کمپنی سے تجارتی تعلقات تھے وہ اس کی حمایت کرنا عاہتے تھے، ان کی خواہش تھی کہنواب اور کمپنی کے درمیان کوئی تصادم نہ ہوتو بہتر ہے، کیونکہاس سے ان کے مفادات کو نقصان پہنچنے کا خطرہ تھا۔ لیکن جب دونوں کے درمیان سے تصادم ہو گیا تو انہیں اینے مفادات کے تحفظ کے لئے نواب سے زیادہ سمینی کی ضرورت محسوں ہوئی ،اس لئے انہوں نے فیصلہ کیا کہ دہ کمپنی کی مددکریں ہے۔

ال لئے جب روبرٹ کلائیو مدراس سے ایک تجربہ کارفوج کے ساتھ بنگال آیا،
تو نواب کے خلاف سازش تیار ہوگی۔اس سازش میں تا جروں کے علاوہ در بار کے وہ اسماء
بھی شامل تھے کہ جونواب سے خوش نہیں تھے۔لہٰذا ایک خفیہ معاہدے کے تحت یہ فیصلہ ہوا
کہ سراج الدولہ کی جگہ میر جعفر کو نیا نواب بنایا جائے اوراس سے وہ فوا کہ حاصل کئے جا کمیں،
جو سراج الدولہ کی موجودگی میں ممکن نہیں تھے۔لہٰذا جب جون 1757 میں بلای کے مامیوں
میدان میں جنگ ہوئی، تو سراج الدولہ کو شکست ہوئی، کیونکہ میر جعفر اور اس کے حامیوں

نے جنگ میں حصنہیں لیا۔ سراج الدولہ کو گرفتار کر کے فورا ہی قتل کر دیا گیا۔

اس کے بعد کیا ہوا؟ بیایک المناک داستان ہے: لالج طمع، بدعنوانی، سازش، اور ذاتی مفادات کی \_اس کے نتیجہ میں بنگال اوراس کےعوام نے سخت نقصان اٹھایا \_ جنگ کے فوراُ بعد دولا کھ پچھتر ہزار (2,75,000) پونڈ کی رقم انگریز ی فوج میں بطورانعا م<sup>تقسی</sup>م کی گئی۔اس کے بعدمیر جعفر سے 22.6 ملیون پونڈز کی رقم لی گئی، کیونکہ کمپنی نے اس کی مد د کی تھی ،اورا سے مندنشین کرایا تھا۔ کلا ئیونے اپنا جو حصہ لیا وہ 34,500 تھا۔ جب میرجعفر نے مزیدرقم دیے سے انکار کر دیا، کیونکہ خزانہ خالی ہو چکا تھا،تو کمپنی نے اسے ہٹا کراس کی جگہ 1760 میں میر قاسم کو نیا نواب بنادیا اور اس سے مزید رقومات لیں لیکن میر قاسم نے فورا ہی محسوں کرلیا کہ ممپنی تجارت میں ٹیکس کی معافی اور اس کے ملاز مین نجی تجارت میں برعنوانیاں کر کے حکومت کے خزانہ کو نقصان پہنچارہے ہیں، مگراس میں اتنی طاقت نہیں تھی کہ وہ اس کوروک سکتا، اس لئے اس نے دوسراراستہ اختیار کیا۔ بنگال سے فرار ہو کرمغل بَادشاه شاه عالم ثانى، اور شجاع الدوله كے ساتھ اتحادكيا تاكە كمپنى كوبے دخل كيا جاسكے۔اس ك نتيم ين 1764 ميل بكسر كمقام يرجنك موئى، جس ميل اتحاديول كوشكست موئى، اور مینی فتح یاب مهری اس نے ممینی کواورزیادہ طاقت ورکر دیا، کیونکه اس نے مغل شہنشاہ ہے بنگال اور اڑیسہ کے لئے دیوانی کے حقوق لے لئے۔اس حق نے ہندوستان میں کمپنی کی مالی حالت کواورزیا د ہمضبوط کر دیا۔وہ اس قابل تھی کہ ہندوستانی آ مدنی کی بنیاد پر بردی فوج رکھ سکےاورنی فتو حات کر سکے، یہی وجہ تھی کہاس کا اقتدار ہندوستان میں پھیلٹار ہا۔

سوال یہ ہے کہ ہم نے بلای کی جنگ سے کیاسبق سیما؟ مثلاً پہلاسبق تو یہی ہے کہ اگر ایک فرد کے ساتھ وفاداری کی جائے تو اس کا کوئی اخلاقی جواز نہیں ہوتا ہے، اس فرد کی کمزوری اور زوال کے ساتھ لوگوں کی وفاداری بدل جاتی ہے۔ اس لئے اداروں کا ہونا ضروری ہوتا ہے، کیونکہ ان کی حیثیت مستقل ہوتی ہے۔ دوسری معاشی اور سیاسی مفادات ہمیشہ اہم کردارادا بکرتے ہیں، جن کی وجہ سے واقعات کا رخ بدل جاتا ہے۔ تیسرے یہ کہ 18 ویں صدی تک ہندوستان کے لوگ اوپر سے آنے والی تبدیلیوں کو تبول کر لیتے تھے، کیونکہ یہ تبدیلی ہمیشہ فوجی طافت کے ذریعہ لائی جاتی تھی۔ لوگوں کے لئے اس کے علاوہ

اورکوئی دوسری صورت نہیں ہوتی تھی کہ جوبھی طانت وقوت اقتدار پر قابض ہوجائے ،اسے اپنا حکمراں تسلیم کرلیں۔ چونکہ ابتدا میں ایسٹ انڈیا کمپنی ایک علاقائی طاقت کے طور پر ابھری، اس لئے ہندوستان کے دوسرے حکمرانوں اور علاقوں نے اسے زیادہ اہمیت نہیں دی،اورا سے محض ایک حادثۂ تصور کیا۔

چوتھاسبق سے کہ جب انگریز سیاسی طور پرافتد ار پر قابض ہو گئے تو انہوں نے اپنے سابقہ حلیفوں کو چھوڑ دیا۔ وہ بنگرز، تاجر، اور امراء جوان کے تجارتی ساتھی تھے، اب اس محروم ہو کران کے ماتحت ہو گئے، اور کمپنی نے ان کے ساتھ پرانے رشتوں کو توڑ دیا، کیونکہ اب بیاس کے مفاد میں نہیں تھا کہ منافع میں دوسروں کو شریک کرے۔

پانچوال اثریہ ہوا کہ کمپنی نے بحثیت حکمرال کے علاقے میں ترقی کی کوششوں کے بچائے یہاں اوٹ مارکی پالیسی کو اختیار کیا۔ کسانوں سے زبردتی زیادہ سے زیادہ ریو نیوا کھا گیا اور اس کا ایک بڑا حصہ انگلتان کو منتقل کر دیا گیا، اس وجہ سے بنگال جو ایک زرخیز صوبہ تھا، وہ غربت و فقلسی کی زدمیں آ کر ہندوستان کا پس ماندہ صوبہ بن گیا۔ اگر ہم پلاسی کی جنگ کے نتائج پرغور کریں، تو آج کے حالات میں بھی اس سے اگر ہم پلاسی کی جنگ کے نتائج پرغور کریں، تو آج کے حالات میں بھی اس سے

# 1857: تاریخ کی شکیلِ نو

### کھوئی ہوئی تاریخ

جنگ، محاذ آرائی، اور مقابلے میں جب کوئی ایک فاتے ہوجا تا ہے تواس کی کوشش ہوتی ہے کہ شکست خوردہ اور ہاری ہوئی تو م کی تاریخ کو مثاد ہے تا کہ اس کا ماضی حافظ سے مث جائے اور وہ تمام یا دوں سے محروم ہوکر فاتح کی ذہنی غلام بن جائے۔ اس طرح یہ بھی کوشش ہوتی ہے کہ اس کی شکست کے بارے میں بھی اس کے نقطہ ونظر کو بھلا دیا جائے اور صرف جیتنے والے، اور کا میاب ہونے والے کا نقطہ ونظر سامنے آئے، ہندوستان میں محرف جیتنے والے، اور کا میاب ہونے والے کا نقطہ ونظر سامنے آئے، ہندوستان میں کا محمد ا

ہمیں اس بغاوت، یا جنگ آزادی کے بارے میں وہ معلومات تو ملتی ہیں کہ جب جنگ شروع ہوئی تھی اور دونوں جانب سے مقابلے کی تیاری تھی، اس وقت کے اخباروں، فرامین، اور مغل دستاویزات میں ہندوستانی نقطہ ونظر ملتا ہے۔ لیکن جب یہ جنگ ختم ہو جاتی ہے، انگریز فتح یاب ہو جاتے ہیں تو تاریخ بھی بدل جاتی ہے۔ فاتحین نے اس پورے ہنگاہے کو' نفدز' سے تعبیر کیا، جس کا مطلب تھا کہ ہندوستانیوں نے ایک جائز کومت کے خلاف بغاوت کی تھی، اس لئے انہیں اس کی سزاملی جا ہے تھی۔ اس کے بعد تی کورج رات نہیں تھی کہ اس جا کہ عدجو پچھ کورج بیاں ہندوستان کے ساتھ ہوا، اس پر لکھنے کی کی کواجازت نہیں تھی۔ اب صرف فاتحین تھے کہ جواس واقعہ کوا پی نظر سے د مکھ رہے ہے، اور اسے بیان کررہے تھے۔ اس لئے یہ موضوع، جواس واقعہ کو رابعد، اور وقت گزر نے کے بعد، اور اسے بیان کررہے تھے۔ اس لئے یہ موضوع، جنگ کی فور آبعد، اور وقت گزر نے کے بعد، اہل برطانیے کے لئے دلچینی کا باعث رہا۔

اس موضوع پرسر کاری دستاویزات، خطو کتابت، ڈائریاں، اخبارات، رسالے اور کتابیں لکھی گئیں، بلکہ فوٹووں، تصویروں اور اسکیچوں کے ذریعہ بھی جنگ کے مناظر کوپیش کیا گیا۔اس کے بعد وہ مورخ محقق، سیاستدال،اور بیور وکریٹ آئے کہ جنہوں نے مختلف نقطہ ہائے نظرے اس واقعہ کی تشریخ کی۔

اینے نقطہ ونظر کو ثابت کرنے کے لئے ، برطانوی حکومت ہندنے ہندوستانیوں نے بھی اس موضوع پرتحریر کرایا، یہ ' روز نامیخ' غدر کوانگریز وں کی نظرے دیکھ رہے ہیں، ان ميں جيون لال كا روز نامچي،معين الدين احسن خاں كا''خدنگ غدر''،عبداللطيف كا ''روز نامچہ 1857''اورسیدمبارک شاہ کا روز نامچہ قابل ذکر ہیں۔کنیالال نے''محار بہ اعظم' کے نام سے واقعاتی تاریخ مرتب کی۔ان روز نامچوں اور تاریخوں میں پی ثابت کیا گیا ہے کہ باغیوں نے انگریزوں پر بڑے ظلم کئے ،ان کی عورتوں ادر بچوں کاقتل عام کیا،اور بلاسب وجواز حکومت سے بغاوت کر کے نمک حرامی اورا حسان فراموثی کا ثبوت دیا۔ چنانچہ سر پیدکی'' تاریخ سرکثی بجنور' ہویا پیروز نامیجان میں جوزبان باغیوں یا جنگ آزادی کے لڑنے والوں کے لئے استعال کی گئی ہے، اس میں انہیں نہصرف برا کہا گیا ہے بلکہ ایک طرح سے گالیاں دی گئی ہیں۔لہذاان تحریروں سے باغیوں کا جوامیج بنتا ہے وہ یہ کہ یہ غیر مہذب، بدمعاش، لیرے، شرارت پند، شیطانیت سے بھر پور، فتنہ وفساد کرنے والے یتھ، جب کہان کے مقابلے میں برطانوی سرکارمہذب، قانون کی پابند،اورامن وامان کو برُقر ارر کھنے والی تھی ۔ چونکہ باغی شورش پسنداور غیرمہذب تھے،اس لئے ان کے تمام اعمال قابل مذمت تهرب، انگريز چونكه مهذب اورامن پند تھے، اس كئے ان كے مظالم، مظالم نہیں تھے، بلکہ قانون اور جائز حکومت کے اختیارات واپس لانے کے لئے تھے۔اس لئے انہوں نے جوسزائیں دیں،لوگوں کو پھانی پراٹکایا،توپ سے باندھ کراڑایا، یا کالے پانی جلاوطن کیاوہ سب درست اور سیح تھا کیونکہ ملک میں حکومت کے اقتد ارکو قائم رکھنے کے لئے پیضروری تھا، تا کہلوگون کوعبرت ہو،اورآ ئندہ بغاوت کی جرات نہیں کریں۔

فتح کو یا در کھنے گا ایک ذریعہ یادگاروں کی تغییر ہوتی ہے۔لہٰذا 1857 کے بعدیہ یادگاریں بھی فاتحین نے تغییر کرائیں تا کہ اہل ہندوستان انہیں دیکھیں اوراپنی شکست کو یاد رکھیں ۔ کا نپور کا وہ کنواں کہ جس میں انگریز عورتوں اور بچوں کو آل کر کے ان کی لاشیں اس میں پھینک دی گئیں تھیں،اسے ایک زیارت گاہ کا درجہ دیدیا گیا،اس کے باہرروتے ہوئے میں پھینک دی گئیں تھیں،اسے ایک زیارت گاہ کا درجہ دیدیا گیا،اس کے باہرروتے ہوئے اورآنسو بہاتے فرشتہ کا مجسمہ استادہ تھا۔ گرزیارت گاہ پر کسی ہندوستانی کوجانے کی اجازت نہیں تھی کہ اس جگہ جائے۔ ایک اور کنواں، جس کو یا دگار بنایا گیا وہ بنجاب میں اجنالہ کے مقام پر تھا کہ جہاں کہ باغیوں کو بھانی دی گئی، یا گولی مار کرفل کیا گیا اور پھران کی لاشیں ایک خشک کنویں میں بھینک دی گئیں، بعد میں اس کنویں پرایک قبر بنا دی گئی اور اس کا نام 'مفسد گھر'' رکھ دیا گیا۔ (1) اس طرح جو انگریز کمانڈر یا جزل مارے گئے، ان کی یا دگاریں تعمیر کرائی گئیں، خاص طور ہے کھنومیں ریزیڈنی کی ممارت کو اس حالت میں رکھا گیا کہ جو محاصرے کے بعد تھی، یعنی باغیوں نے محاصرہ کے وقت اس پر گولہ باری کر کے اس کو گرانے کی کوشش کی تھی۔ انگریز ول کے لئے بیان کی بہادری، ہمت، اور جرات کی یا دگارتھی کہ انہوں نے مقابلہ کرتے ہوئے اپنی پوزیشن بحال رکھی۔

اس کے مقابلے میں ہندوستانیوں کی کوئی یادگاریں نہ تو تقمیر ہو کمیں، اور نہان ك نشانات كوباقى ركھا كيا۔ جب بهادرشاه ظفررنگون ميں فوت ہوئے توان كو فن كرنے کے بعد زمین کو ہموار کر دیا گیا تا کہ قبر کا نشان مث جائے اور اس جگه برگھاس لگا دی گئی تا کہ کسی یا دگار کی گنجائش ندر ہے۔ بہت بعد میں رنگون کےمسلمانوں نے وہاں آخری مغل بادشاہ کی قبرتقمیر کی۔اس طرح حضرت محل، اور ان کے ساتھی نیمیال چلے گئے تھے، وہیں انہوں نے زندگی کے آخری دن گذارے،ان کی بھی کوئی یا دگارنہیں۔احمراللہ شاہ کو جب یوئیں کے راجہ کے حکم ہے قتل کیا گیا تو ان کا سر کاٹ کرشاہ جہاں پور کے کلکٹر کو پیش کیا گیا، ان مے سری شہر میں تشہیری گئی،جسم کے مکڑے کرکے انہیں آ گ لگادی گئی، بعد میں ان کا سر موضع جہاں عجنج کی ایک چھوٹی سی معجد کے قریب دفن کیا گیا۔(2) اس کی بھی کوئی یا ڈگار نہیں۔ نانا صاحب، تانتیا ٹویے، جھانسی کی رانی عظیم اللّٰد،منگل یا نڈے، کنورسنگھ، رانا بینی مادھو، گلاب عکمہ، اور دوسرے آزادی کے لئے لڑنے والے، بغیرسی یادگار کے رہے۔ حال ہی میں بعنی 2007 میں برطانوی حکومت نے دہلی میں نکلسن کی قبر کی مرمت کرائی۔ مبرحال، آزادی کے بعد، آسته آسته بیاحساس مور ہاہے که مندوستانیوں کی یادگاری بھی تقمیر کرائی جا کیں ، تا کہان کوتار یخ ہے جس طرح محروم کر دیا گیا ہے ،ان کی یا دوں کو واپس لایاجائے۔

ایک انگریز فوٹو گرافرجس کا نام فیلس بیٹو (Fellice Beato) تھا،اس نے جنگ کے دوران اور بعد میں انگریزی افواج، جنگ کے محافظوں اور ہندوستانیوں کی بھالسیوں کی تصاویر کھینچیں، جواس جنگ کوانگریزوں کے نقطہ نظر کو پیش کرتی ہیں۔ تاریخ کی دریافت

ایک مرتبہ جب تاریخ کھو جائے،اس کے نام ونشان کومٹادیا جائے،اس کے مام ونشان کومٹادیا جائے،اس کے ماخذوں اور ذرائع کوکم کردیا جائے، تواس صورت میں تاریخ کی دریا فت ایک مشکل مرحلہ سے گذرتی ہے۔ لیکن 1857 کی تاریخ کی دریا فت کا ممل جب شروع ہوا تو اس کے لئے مختلف ذرائع اور طریقوں کو استعال کیا گیا۔ مثلا اول فاتحین کی تحریروں سے مددلی گئی کہ جن میں انہوں نے دستاویزات، ڈائریوں، اور دوستوں ورشتہ داروں کو لکھے خطوط میں اپنے مشاہدات اور تاثر ات بیان کئے ہیں،اس وقت کے اخبارات اور رسالوں سے مددلی گئی، ماص طور سے مشاہدات اور جنگ کے حالات کو ہندوستانی نقطہ نظر سے تشکیل دینے کی کوشش کی گئی، فاص طور سے ان مظالم کی تفصیل ان بی کی تحریروں سے ملی کہ جوانہوں نے فتح یاب ہونے کے بعدا ہل ان مظالم کی تفصیل ان بی کی تحریروں سے ملی کہ جوانہوں نے فتح یاب ہونے کے بعدا ہل اول کران کا فداتی اڑا یا گیا، قطار میں گھڑا کر کے گولیوں سے بھون دیا، تو پ کے دھانے لکا کران کا فداتی اڑا یا گیا، قطار میں گھڑا کر کے گولیوں سے بھون دیا، تو پ کے دھانے سے باندھ کرجسم کے پر فیچے اڑا دیئے، ان سب واقعات کو انہوں نے بطور کارنا مہا پئی تخریروں میں بیان کیا ہے، لہذا ان بی کے بیانات کی روشنی میں موادکوا کھا کیا گیا۔

جب بغاوت کی شروعات ہوئی ہیں، اور میرٹھ کے سپائی دہلی میں آئے ہیں، تو اس وقت دہلی کے شائع ہونے والے اس وقت دہلی کے شائع ہونے والے ادرواور فاری دونوں زبانوں کے شائع ہونے والے اخبارات نے لڑائی کی خبریں چھاپی شروع کیں، اور ساتھ ہی میں دہلی میں جو واقعات ہو رہے تھے، ان کو برابر سے شائع کیا جاتا رہا۔ خاص طور سے مولوی محمد باقر کے اخبار' دہلی اردوا خبار' میں نہ صرف انگریزوں پر تنقید کی جاتی تھی، بلکہ ان کے پروپیگنڈے کا جواب بھی دیاجا تا تھا۔ اخبار میں بہادر شاہ ظفر کے فرامین بھی شائع کئے جاتے تھے، جن میں امن وامان اور چیزوں کی قیمتوں کے بارے میں احکامات ہوتے تھے۔

ای اخبار میں ان کے بوجوان ٹر کے جمہ حسین آ زاد نے ایک پر جوش نظم بھی کھی تھی \_

دوسرااخبار''صادق الاخبار' تھا،جس کے ایڈیٹرسیدجمیل الدین ہجرتھے۔انہوں نے علاء کے اس متفقہ فتو کی کوشائع کیا تھا کہ جس میں انگریزوں کے خلاف جنگ کو جہاد قرار دیا گیا تھا۔ساتھ ہی میں 35 علاء کے نام میں اس میں شامل تھے۔ ریا سے معرب اسٹار خان نام کی دیھے شاکھ جانت

اس میں بہا درشاہ ظفر کا کلام بھی شائع ہوتا تھا۔

پیام آزادی کے ایڈیٹر بہادر شاہ ظفر کے نواسے بیدار بخت تھے، مگر اس کے روح روال عظیم اللہ تھے۔اس میں ہندوستان کے لوگوں کو ترغیب دی جاتی تھی کہ وہ آزادی کے لئے غیرملکیوں سے لڑیں۔ بیاخبار دیونا گری اور فاری رسم الخط دونوں میں چھپتا تھا۔ سید

فارس اخباروں میں''گلٹن نو بہار''جس کے ایڈیٹر عبدالقادر تھے،''سلطان الاخبار''جور جب علی کی نگرانی میں چھپتا تھا، اور''سراج الاخبار'' جوقلعہ معلیٰ سے شائع ہوتا تھا،ان میں جنگ کی خبڑیں ملتی ہیں۔

اخبارات گی خبرول ہے اس وقت کے حالات، لوگوں کا ردعمل، جنگ کے دوران بحران، اورلوگوں کے جذبات ہے آ گہی ہوتی ہے، اس لحاظ سے ریہ تاریخ کا اہم ماخذ میں۔

دوسرے کچھ لوگوں نے احتیاط ہے واقعات کولکھا، ان میں ظہیر دہلوی'' داستان غدر'' قابل ذکر ہے، انہوں نے دہلی کی تباہی اور وہاں کے تل عام کواگر چہ مختصراً بیان کیا ہے،
گراس سے اندازہ ہوتا ہے کہ دہلی کے شہری شکست کے بعد کن آلام سے گذر ہے۔ ایک عگر طفر ومنصور جولوگوں کے گھروں میں لوٹ کے عگر فوں میں لوٹ کے قاطر میں کوٹ کے قاد واسطے داخل ہوئی، جو گھر خالی پایا اسے دھڑی دھڑی لوٹنا شروع کر دیا۔ جہاں آ دمی دیکھے انہیں قبل کرنا شروع کہا۔''

ایک اور جگہ لکھتے ہیں کہ ایک ہی محلّہ کے چودہ سوآ دمیوں کو گر فتار کر کے رائ گھاٹ کے دروازے سے دریا پر لے جا کر بندوقوں کی باڑیں ماز دی گئیں اور لاشیں دریا میں پھینکوا دی گئیں عورات کا بیا حال ہوا کہ گھروں میں سے نکل نکل کر بچوں سمیت کنوؤں میں جا گریں۔ چیلوں کے کو چہ کے تمام کنویں لاشوں سے پٹ گئے تھے۔ آگے میر اقلم نہیں چل سکتا۔۔۔۔۔۔۔۔ شہر کا بیا حال ہوا کہ عورات اور مردوں کو شہر سے نکالا گیا تو اس طرح کہ مردول کوتو کشمیری دروازے سے باہر کیا گیا اورعورات کوکا بلی دروازے کی راہ سے شہر بدر کیا کہ باہمی مفارقت ہوگئی۔ایک ایک کو ڈھونڈ تا پھرا۔غرضکہ جب زن ومردشہر سے باہر ہو گئے تو اب مخبری کا بازار گرم ہوا، وہی بدمعاش جونمک حراموں (باغیوں) کے ہمراہ انگریزوں کو بتاتے پھرتے اورشہر کولٹواتے تھے اب سرکاری مخبری اورشہر والوں کو پھانسیاں دلوانے لگے۔دورو پیرآ دی پیچے مخبری کا صلاماتا تھا۔(3)

مرزاغالب نے دہلی میں رہتے ہوئے دہلی کے حاصر اور انگریزوں کی فتح کو دیکھا۔ اگر چہانہوں نے کوشش کی کہ خود کو انگریزی حکومت کا وفا دار ثابت کریں، اور ان کا در ایک در ایس جو تعلق تھا، اسے کوئی اہمیت نہ دی، کیونکہ اس وقت صورت حال بیتھی کہ ذرا سے شبہ پرقید و بنداور پھانی کی سزامل رہی تھی۔ لیکن دہلی شہر کی تباہی پر انہیں جوغم تھا، اس کا اظہار ان کے خطوط میں ہوا جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ اس پورے واقعہ سے کس قدر متاثر سے۔ ان کے ان بیانات کی تہہ میں انگریزوں کے ظلم وستم اور ان کی سفا کا نہ کارروائیاں جی ہوئی ہیں، ایک خط میں لکھتے ہیں کہ:

دلی کی ہے تعظم کی ہنگا موں پرتھی ،قلعہ ، چاندنی چوک ، ہرروز بازار جامع
محدکا ، ہر ہفتے سیر جمنا کے بل کی ، ہرسال سیلہ پھولوں والوں کا۔ یہ پانچوں
باتیں ابنہیں ، پھرکہودتی کہاں؟ ہاں کوئی شہقلم و ہند میں اس نام کا تھا۔
اس کے ساتھ ہی دائغ ، اور حاتی نے د ، کی کی تباہی پر جو ، رہنے (شہر آشوب)
کھے ،اس سے اس عہد کے لوگوں کے جذبات کا انداز ہ ہوتا ہے۔ داغ کلھتے ہیں کہ
فلک نے قہر غضب تاک تاک کر ڈالا تمام پر دلی ناموں چاک کر ڈالا یک کی خاک کر ڈالا کی کا گھر اس نے خاک کر ڈالا کی کی سیس جہاں کو ہلاک کر ڈالا خرض کہ لاکھ کا گھر اس نے خاک کر ڈالا جلیں ہیں دھوپ میں شکلیں جو ماہتاب کی تھیں کہ کھیں کہ کھیں کا نٹوں یہ جو بیتیاں گلاب کی تھیں

حالی دہلی کے بارے میں کہتے ہیں کہ تذکرہ دہلی مرحوم اے دوست نہ چھیڑ نہ سنا جائے گا مجھ سے یہ فسانہ ہرگز پی۔ی۔جوثی نے اپنے مضمون'' 1857 سے متعلق لوک گیت'' میں ہندوستان کھرسے ان لوک گیت'' میں ہندوستان کھرسے ان لوک گیت و کہتے ہوں کہ جو 1857 کے واقعہ پرلوگوں میں مقبول تھے۔ان کی تاریخی اہمیت یہ ہے کہ اس وقت جب کہ فاتح فرنگیوں کے خلاف کچھ کھینا اور کہنا قابل سز اتھا، ان گیتوں کے ذریعہ لوگوں نے اپنے جذبات کا نہ صرف اظہار کیا بلکہ اس واقعہ کی یاد کو محفوظ رکھا اور اسے بھلانے نہیں دیا۔مثلاً چندگیت یہ ہیں:

در یامیں تلاظم بیاہے انگلستان بہت دور ہے جلدی کرجلدی اے دغا باز فرنگی! بھاگ جا آ ما! آ وُاورد بَكِمو میرٹھ کے بازار میں فرنگی کو گھیر کر مارا گیاہے گورے کو گھیر کر پیٹا گیاہے میرٹھ کے کھلے بازار میں دیکھو! آبادیکھو(اے سطرح بیٹاجارہاہ) اس کی بندوق چھین لی گئے ہے اں کا گھوڑ امرایڑاہے اس کار بوالورٹوٹ کھوٹ گیاہے مير ٹھ ميں سرِ بازار التے تھیر کر پیٹا جا تاہے ديكھو! آ ہاديكھو فرنگی کو گھیر کر پیٹا جا تاہے مير ٹھ ميں سرِ بازار ديكھو! آ ماديكھو\_(4)

جھانی کی رانی کی بہادری اور جنگ میں لڑتے ہوئے مارے جانے نے اس کو لوگوں میں بےانتہامقبول بنادیا اِوراس کی تعربیف میں کئی لوک گیت لکھے گئے۔

خوب لڑی مردانی،ارے جھانسی والی رائی برجن برجن تو پیس لگادیں گولا چلے آسانی ارے جھانسی والی رائی،خوب لڑی مردانی مگر لے سپاہیوں کو پہڑاجیبی آپ نے چبائی گڑوانی ارے جھانسی والی رائی،خوب لڑی مردانی چھوڑ مورچہ بھا کے پھر تگی ڈھونڈ ھے ناہیں پانی ارے جھانسی والی رائی،خوب لڑی مردانی

ہندوستان میں بیلوک گیت آزادی کے لئے لڑنے والوں کی تعریف میں،جن میں کنور عکھ، رانا بنی مادھو، تا نتیا ٹوپ، گلاب سنگھ، اور حضرت محل قابل ذکر ہیں۔ان کے عہد کے شاعروں نے لکھے اور انہیں خراج عقیدت پیش کیا، ان گیتوں میں انہوں نے انگریزوں کے خلاف اپنی نفرت کا اظہار بھی کیا ہے، اور جوان کے خلاف لڑے ان کی تعریف کی ہے۔ (5)

اس داقعہ کی تاریخ کو مرتب کرنے میں خواجہ حسن نظامی اور راشد الخیری کا بھی حصہ ہے جنہوں نے مغل خاندان کے افراد سے بات چیت کر کے ان کی زندگی کے حالات کھے،اوران پر جو کچھ بیتی تھی،اسے بڑے دلدوز اورمؤثر انداز میں پیش کیا۔

آزادی کے بعد 1957 کے بعد سے 1857 کی تاریخ بی تشکیل کا کام شروع ہوا، برصغیر ہندوستان کے مورخوں نے مختلف ماخذوں اور تحقیق کے نئے زادیوں کے ساتھ، اس موضوع کواپنے نقطہ نظر سے لکھنا شروع کیا، جس کی وجہ سے اب ہندوستانی نظر سے بھی اس واقعہ کو دیکھا جانے لگا ہے۔ جوافر ادانگریزوں کی تحریروں میں باغی، مفسد، شورش پہند، اور احسان فراموش تھے اب وہ مجاہد آزادی، اور وطن کی خاطر جان دینے والے بن گئے۔ اب ان افراد کی یادگاریں بھی بنائی جارہی ہیں، اور ان کے نام پرشاہراہوں کے نام رکھے جا

رہے ہیں۔سہراب مودی نے تقسیم سے قبل''جھانسی کی رانی'' فلم بنائی تھی، جسے برطانوی حکومت نے سنسر کردیا تھا۔اب''منگل پانڈے'' پرایک فلم تیار کی گئ ہے، جواگر چہ تاریخی لحاظ سے تو قابل گرفت ہے، مگراس میں اس عہد کے جذبات کی عکاسی کی گئی ہے۔

ابنی صورت حال میں اس واقعہ کوا میسر میں ازم سے مزاحت کے طور پر دیکھا جا رہا ہے، اور اس کی تشریح کرتے ہوئے اس کو موجودہ امپیر میں ازم اور اس کے مقاصد کے زیر اثر ابھارا جارہا ہے۔ اس طرح 1857 کی تاریخ جو کہ کھو گئ تھی، اسے دریافت کر کے ایک نی شکل کے ساتھ اسے زندہ کیا جارہا ہے۔

### كيا1857 مغل سلطنت كے احياء كے لئے تھى؟

ایک خیال یہ بھی ہے کہ 1857 کی جنگ کے ذریعہ کچھ جماعتیں مغل خاندان کو دوبارہ سے برسرِ اقتدار لانا چاہتی تھیں۔اگر تاریخی عمل اور حالات کا تجزیہ کیا جائے تو بیدواضح ہوجا تا ہے کہ مغل خاندان سیاسی اور معاثی طور پر کھو کھلا ہو چکا تھا، اس میں اتنی تو انائی نہیں تھی کہوہ دوبارہ سے اپنے اختیارات کو بحال کر ہے، اس کی سیاسی حیثیت صرف اس قدر تھی کہوہ برائے نام ہندوستان کا بادشاہ تھا، اور علامتی طور پرلوگوں کے دلوں میں اس کے لئے احترام کے جذبات تھے، ساجی طور پر مغل در بار نے، ادب آ داب اور رسومات کو برقر اررکھا ہوا تھا، لال قلعہ ایک کلچرل علامت تھا۔

اس لئے جب باغی دہلی میں آئے اور بادشاہ سے مدد کے طلب گار ہوئے تو ان کا مقصد صرف یہ تھا کہ علامتی طور پر اس کی شخصیت کا سہارا لے کراپی بغاوت کو جائز قرار دیں اور ایسٹ انڈیا کمپنی کی بطور غاصب اور غیر ملکی طاقت کے تشہیر کر کے لوگوں کو اپنے ساتھ ملائیں ۔لیکن یہ باغی فوجی مغل در بار کے ادب آ داب سے واقف نہیں تھے، اس لئے جب میر بلی آئے اور قلعہ پر قبضہ کیا تو انہوں نے صدیوں کے آ داب کو تو ڑ دیا۔ قلعہ میں گھس کر اس کے باغوں میں اپنے گھوڑے باندھ دیئے۔ بادشاہ سے بے تکلفی کے ساتھ مخاطب ہونے گئے۔ ظہیر دہلوی نے بخت خال کی آ مدکاذ کر بڑی تفخیک سے کیا ہے۔ دیکھیا کہا ہوں کہ ایک پور بیا فر باندام، پستہ قداد ھیڑ، بچاس چھپن برس

کی عمر، مند پر داڑھی، گاڑھے کا کرتہ و دھوتی بندھی ہوئی سر پرایک اگو چھالیٹا ہوا، چندھیا کھی ،کرج افسروں کی اس کے گلے میں پڑی ہوئی عقب جمام کے چبوترے کی طرف سے دربار میں آیا اور بادشاہ کوسلام کر کے پاس چلا آیا۔
میرے بہنوئی نے روکا بھی کہ ہیں ہیں کہاں چلے آتے ہو، مگروہ کب سنتا تھا۔
پاس آ کربادشاہ کا ہاتھ پکڑ کر کہنے لگا۔ سنو بڑھو، ہم نے تہمیں باسا کیا۔ (6)
باغیوں نے دبلی میں بادشاہ کو اپنے مقاصد کے لئے استعمال کیا، اس سے ایسے احکامات اور فرامین جاری کرا گئے کہ جن میں امن وامان قائم رکھنے پر ڈور دیا گیا۔ اشیاء کی قیمتوں کا میں داروں کو یقین دلایا گیا کہ ان کا مال واسباب محفوظ رہے گا۔ بہادر شاہ ظفر نے ان اقد امات کا اس وقت ذکر کیا کہ جب او پی غداری کا مقدمہ چلایا گیا، اس

کھے کراس پرزبردی ان سے دستخط کراتے اوران کی مہر ثبت کر ہے تھے۔
تلمیذ خلدون نے اپنے مضمون'' بغاوت عظیم'' میں تفصیل سے اس سیاسی منظر کا ذکر کیا ہے کہ بخت خال کے دہلی میں آنے کے بعد تر تیب دی گئی تھی، اس میں بہادر شاہ کے شہنشاہ ہونے کا اعلان تھا، مگر اصل اختیارات مختلف کونسلوں کو تھے جن کا کام تھا کہ وہ ملک میں امن و امان قائم کرے، لگان وصول کریں، ساہوکاروں سے قرضہ لیں، جنگ کے میں امن و امان قائم کرے، لگان وصول کریں، ساہوکاروں سے قرضہ لیں، جنگ کے انظامات کریں۔(7) اس سیاسی تنظیم سے بخت خاں اور اس کے ساتھیوں کی سیاسی سوجھ بوجھ کو اندازہ ہوتا ہے کہ وہ مخل بادشا ہت کے احیاء کے بجائے ہندوستان کو سیاسی طور پر سیاسی اداروں اور تنظیموں کی شکل میں بااختیار دیکھنا چیا ہے ہندوستان کو سیاسی طور پر سیاسی اداروں اور تنظیموں کی شکل میں بااختیار دیکھنا چیا ہے ہندوستان کو سیاسی طور پر سیاسی اداروں اور تنظیموں کی شکل میں بااختیار دیکھنا چیا ہے ہندوستان کو سیاسی اداروں اور تنظیموں کی شکل میں بااختیار دیکھنا چیا ہتے تھے۔

وقت انہوں نے اسے اپنی بے بسی کا بتایا کہ وہ باغیوں کے ہاتھوں میں قید تھے، وہ احکامات

### باغی کون تھے؟

فوجی جنہوں نے بغاوت کی ابتداء کی ،ان کا تعلق کسانوں کے طبقے سے تھا۔ان کی اکثریت کا تعلق پور ہیدیالکھنو کے دیہا توں سے تھا۔اس لحاظ سے ان کارشتہ عام لوگوں سے تھا۔(8) جب بغاوت پھیلی اور کسانوں کو اس بات کا یقین ہوگیا کہ کمپنی کی حکومت کا خاتمہ ہونے والا ہے تو انہوں نے دیہا توں میں بغاوتیں شروع کر دیں۔ان بغاوتوں میں انہوں نے جس انداز سے اپنے جذبات کا اظہار کیا اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ ان میں معاشرے کے استحصالی طبقوں کے خلاف کس قد رنفرت تھی، انہوں نے ساہوکاروں اور بنیوں کے بہی کھا توں کو جلایا، ان کے مکانوں کو لوٹا، ان زمینداروں نے کہ جنہوں نے نیلام بیس زمینیں خریدیں تھیں، انہیں نکال باہر کیا۔ نفرت کا اظہاراس سے ہوتا ہے کہ انہوں نے میں زمینیں خریدیں تھیں، انہیں نکال باہر کیا۔ نفرت کا اظہاراس سے ہوتا ہے کہ انہوں نے سرکاری محارتوں کو خصرف لوٹا بلکہ انہیں آگ لگا کر تباہ و برباد بھی کیا۔ (9) کسانوں کے ساتھ دینے والوں میں وہ پرانے زمیندار اور والیان ریاست تھے کہ جنہیں کمپنی کی حکومت کی حمایت کرنے والوں میں ریاستوں سے نقصانات ہوئے تھے۔ لیکن برطانوی حکومت کی حمایت کرنے والوں میں ریاستوں کے نوابین وراج اور بڑے زمیندار تھے، جنہیں یقین تھا کہ انگریزوں کی فتح ہوگی۔ دبلی میں اشرافیہ بھی باغیوں کی آئد سے ناخوش تھی، کیونکہ وہ برطانوی افسران کے ساتھ ل کر اگر میں افسران کے ساتھ ل کر کے لئے تیان نہیں تھے۔ یہ باغیوں کی آئد اور شہر میں ہونے والی بدائنی یا تبدیلیوں کے لئے تیان نہیں تھے۔ یہ باغی ان کے لئے غیر مہذب اور گنوار تھے، اس لئے اس طبقہ کے لوگوں نے خفیہ طور برانگریزوں کو خبریں فراہم کیس۔

پنجاب اورسندھ میں یہ بغاوت اس کئے ناکام ہوئی کیونکہ یہاں کپنی کی فوج میں اکثریت پور بیلوگوں کی تھی جن کا یہاں کے لوگوں سے رابطہ اور تعلق نہیں تھا۔ اس کئے جیسے ہی یہاں کمپنی کے افسروں کو بغاوت کی اطلاع ملی ، انہوں نے ہندوستانی سپاہیوں سے ہتھیاررکھوا گئے ، جنہوں نے انکار کیا یا فرار ہوئے ، انہیں فورا گولی سے اڑا دیا ، چانی دیدی ، یا توپ سے باندھ کران کے نکڑے نکڑے کردیئے ، اس لئے یہاں بغاوت فورا ہی ختم ہوگئی۔

### 1857 كانتيجە كيانكلا؟

جہاں 1857 کے اور دوررس نتائج نکلے، ان میں سے چندا ہم یہ تھے کہ دہلی اور لکھنو جو ہندوستان میں علمی وادی اور کلچرل سرگرمیوں کے مراکز تھے، ان کا خاتمہ ہو گیا۔ ان کے ساتھ ہی شالی ہندوستان کی ایک روایت تاریخ کا حصہ بن گئی۔ بیر ششترک کلچرکی روایت تھی کہ جس میں ہندواور مسلمان دونوں برابر کے شریک تھے، اس کے بعد سے ان تعلقات رہے ہیں، تا کہ کولونیل نقطہ انظر کورد کیا جا سکے اور اس تاریخ کو واپس لایا جا سکے کہ جو کولونیل دور میں کم ہوگئ تھی یا جنے بھلادیا گیا تھا۔

1857 کو نے نقط انظر سے لکھنے کی ابتداء، اگر چہ آزادی کے بعد سے شروع ہوگئ تھی گر 1857 میں جب اس کی صد سالہ تقریبات منائی گئیں تو اس موقع پر ہندوستان کی حکومت نے نہ صرف خصوصی تقریبات، کانفرنسوں، اور سمیناروں کا انعقاد کیا، بلکہ اس موضوع پر تحقیق کتا ہیں بھی لکھوا کیں ۔ اس موقع پر ہندوستان کے دومورخوں نے 1857 پر دو کتا ہیں الگ الگ انقط ء نظر سے لکھیں ۔ پر وفیسر ایس ۔ این ۔ سین کی کتاب کا عنوان صرف '1857' تھا، اس کا تعارف ابوالکلام آزاد کا لکھا ہوا ہے کہ جواس وقت ہندوستان کے در برتعلیم تھے۔ اس میں سین نے کوشش کی ہے کہ غیر جانبدارانہ انداز میں 1857 کا جو اس موضوع پر بہت بھر کیا جائے، جب کہ پی ۔ ی۔ موجمدار نے اپنی کتاب میں جنگ آزادی کے خیال کو مستر دکر دیا اور اسے محض سیا ہیوں کی بغاوت کہا ہے۔ اس کے بعد سے اس موضوع پر بہت کتابیں شائع ہوئیں، کیونکہ ٹی دستاویز ات سامنے آئیں، اور نے ماخذ وں کا استعمال کیا گیا۔ اس واقعہ کوڈیڑ ھوسوسال گذر نے کے بعد، پھر اس بات کی ضرورت ہے کہ اس پرٹی نظر ڈالی جائے اور اسے نئے انداز سے کھا جائے۔

پاکتان میں 1857 پر جو پھ کھا گیا ہے، اس سے بی طاہر ہوتا ہے کہ 1857 کی جنگ آ زادی صرف مسلمانوں نے لڑی، اس نقطہ نظر کو بہت ہی سادہ انداز میں اس طرح سے بیان کیا گیا ہے کہ چوکھ اس بغادت کی ساری ذمہ داری مسلمانوں کی تھی کہ جنہوں نے غیر ملکی حکومت کے خلاف جدو جنہ دکی ، اس لئے جب اس میں کمپنی کی فتح ہوئی تو اس نے اس کی سزامسلمانوں کو دی، ان کی جائیداد کو ضبط کرلیا، ان کو ذرا ذرا سے شبہ پر بھائی پرلٹکایا، ان پر بھاری جرمانے عائد کے ، ان کی مساجد پر قبضہ کرلیا، اورا نقام کی آگ میں بھرے انگریزوں نے ان کا قتل عام کیا۔ لہذا اس واقعہ نے نہ صرف مغلوں کی حکومت کا عام کیا۔ لہذا اس واقعہ نے نہ صرف مغلوں کی حکومت کا خاتمہ کیا، بلکہ مسلم اشرافیہ کی سا کھ بھی ختم ہوگئ، اور عام مسلمان بھائیوں، اذبتوں اور قید و خاصہ بند سے سہم گیا۔ یہ نفسیاتی اثر بہت بعد تک مسلمانوں پر رہا۔ ہندو، انگریزوں کے خم و خصہ بند سے محفوظ رہے، بلکہ انہوں نے اس بغاوت کو ختم کرنے میں ان کی مدد کی ، اس کے صلہ میں سے محفوظ رہے، بلکہ انہوں نے اس بغاوت کو ختم کرنے میں ان کی مدد کی ، اس کے صلہ میں

انہیں بعد میں انعام وا کرام سے نواز اگیا۔

جب 1857 کا ہگامہ ختم ہوا تو خود برطانوی طقوں میں اس کے بارے میں خیال آ رائیاں ہوئیں کہ آخریہ کیوں ہوا؟ اس کے کیا اسباب ہے؟ اس کے ذمہ دارکون تھے؟ ان سوالات کا جواب دینے کے لئے انگریز عہدے دار، فوجی افسران، سیاستدان، ڈپلومیٹس، تاجروں اور مورخوں نے اپنے اپنے نقط ہائے نظر کو پیش کیا تا کہ مختلف زاویوں سے تجزیہ کرنے کے بعدوہ اس واقعہ کو بچھ کیس ۔ ایک نقطہ فظر میں حکومت کی اصلاحات کی پالیسی کو تقید کا نشانہ بنایا گیا کہ جس کی وجہ سے ہندوہ تان کا روایتی معاشرہ ٹوٹا، اورلوگوں میں بے چینی پیدا ہوئی، پچھ کا خیال تھا کہ عیسائی مشنریوں نے جب ہندوستانیوں کے نہ ہب کو تبدیل کرنے کی کوشش کی تو اس نے ان میں شدید عدم تحفظ کو پیدا کیا، پچھ نے اس بات کی بھی نشان دہی کی کہ فوج میں اور سول ملازمتوں میں ہندوستانیوں کے ساتھ براسلوک کیا جاتا رہا ہے اورانہیں نسل پرتی کا شکار بنایا جارہا ہے ، اس کی وجہ سے ان میں ردعمل بیدا ہوا۔

دوبرطانوی موزهین که جن میں الفرڈ لا میں اور ولیم میورشائل ہے، ان کی دلیل یہ تھی کہ عموی طور پر ہندوستان کے لوگ برطانوی حکومت سے خوش تھے، گرمسلمان اشرافیہ کہ جس نے نئی حکومت میں اپنی مراعات اور مرا تب کو کھو دیا تھا، وہ سب سے زیادہ اس حکومت کی مخالف تھی۔ اس لئے بیان کی سازش تھی کہ برطانوی حکومت کا خاتمہ کر کے دوبارہ سے مغل حکومت کو محال کیا جائے تا کہ اپنی کھوئی ہوئی حیثیت کو بحال کیا جا سکے۔ اس نقطہ نظر کو جسے سے دیں۔ براؤن نے اپنی کتاب ' پنجاب اور دہلی 1857 میں'' اس طرح سے بیان کیا ہے۔ "مسلمانوں نے عیسائیوں کے خلاف سازش کی ، اس میں تجب کی کوئی بات نہیں کیونکہ ان کا نہ بب انہیں یہ تعلیم دیتا ہے۔ اور یہی قرآن ان سے مطالبہ کرتا ہے۔'(1)

ا پنی اس دلیل کوتقویت دینے کی غرض سے اس نے ، بہا در شاہ ظفر کے مقدمہ کے دوران جج کے بیان کا حوالہ بھی دیا ہے کہ جس میں صرف مسلمانوں کو اس بغاوت کا ذمہ دار قرار دیا تھا۔ جج کے ریمار کس ہیں کہ:

ایک مسلمان درویش جس نے کہا کہاس نے خواب دیکھاہے، اور اس کے پائر مجزاتی طاقت ہے۔ ایک مسلمان بادشاہ، جس کے ساتھ اس کے پیروکاراوردهوکه باز ہیں۔مسلمان کی ایک خفیہ سفارت جواریان اورتر کی کے حکمرانوں کے پاس گئی۔ مسلمانوں کی بیشین گوئیاں جن میں ہمارے زوال کے بارے میں کہا گیا ہے۔ اور مسلمانوں کی حکومت کو ہمارا جانشین کہا گیا ہے۔ مسلمانوں کا بےرحمانہ طریقہ ہے تل کرنا۔مسلمانوں کی حکومت کے لئے جہاد کا اعلان کرنا۔مسلمانوں کے حافبارات جو کہ غیر ذمہ دارانہ طور پر سپاہیوں کو بعناوت پر بڑھکاتے رہے۔ (2)

لہذا یہ نقطہ نظر کہ 1857 کی بغاوت میں مسلمانوں کا ہاتھ تھا چونکہ اس کے ذریعہ وہ اپنے ندہبی اور سیاس مقاصد کو حاصل کرنا چاہتے تھے، ہندوؤں نے محض ان کا ساتھ دیا اور اس کے نتائج کا پوری طرح سے انداز ہنمیں لگایا، اس لئے ہندوؤں کو مورد الزام تھمرانا درست نہیں۔ اس نقطہ نظر کو پاکستان کے مورخ اور نصاب کی کتابیں لکھنے والوں نے اختیار کیا، کیونکہ بیدوقو می نقطہ نظر کو تقویت دیتا ہے، اس سے بیٹابت ہوجاتا ہے کہ ہندوستانی مسلمانوں کو ہندوؤں اور انگریزوں دونوں سے خالفت کا سامنا تھا، اور مسلمان ابتداء ہی سے آزادی کی جنگ اور ہے تھے۔

معین الحق نے اپی کتاب ''دی گریٹ ریولوش آف 1857 ''خودای پر بنیاد رکھتے ہوئے اپنے دومضامین میں کہ جو''روڈٹو پاکتان' (Road to Pakistan) میں شاکع ہوئے اپنے دومضامین میں کہ جو''روڈٹو پاکتان' (ادی میں بطور ہیروجن شخصیات کو ابھارا ہے ان میں سید احمد اللہ، جو کہ''مولوی آف فیض آباد' کے نام سے مشہور ہوئے، اور علماء، خطیب، اور اماموں کا تفصیل سے ذکر کیا ہے کہ جنہوں نے مسلمانوں کو جنگ آزادی کے لئے تیار کیا، اور کا فروں سے جہاد کے لئے ابھارا۔(3) انہوں نے دلیل دی ہے کہ اس انقلاب کومنظم کرنے والے، اور غیر ملکیوں کے خلاف جدوجہد کرنے والے مسلمان راہنما تھے۔ یہی وجہ کرنے والے مسلمان راہنما تھے۔ یہی وجہ ہے کہ آخر میں اس کاخمیازہ مسلمانوں کو بھگتنا پڑا۔''اس لئے میکوئی تعجب کی بات نہیں ہے کہ دشمنوں کا انتقامی ہاتھ بمقابلہ ہندوؤں کے مسلمانوں پر پڑا۔''(4)

آئی۔انچ۔قریش نے معین الحق کے اس تجزیہ سے اتفاق کرتے ہوئے، 1857 کی جنگ میں علماء کے کردار کو ابھارا اور اس کی تعریف کی ہے۔ اس کی دلیل کے مطابق علاء کے کردارکواس کئے قابل تحسین ہمھنا چاہئے کہ ان کے کوئی ذاتی اورخود غرضانہ مفادات نہیں تھے۔وہ اس جدو جہد میں خالص دینی جذبہ سے شریک ہوئے تا کہ کافروں کی حکومت کا خاتمہ کیا جاسکے۔اس کئے ان کے نزدیک بیہ جہاد تھا۔ اپنی دلیل کو ثابت کرتے ہوئے انہوں نے علاء اور ان کی جدو جہد کوان تمام مقامات میں تلاش کیا ہے کہ جہاں جہاں ہمال 1857 میں انگریزوں کے خلاف بغاوتیں انٹھی تھیں، جیسے دہلی، آگرہ، اودھ، تھانہ، فرخ آباد، اللہ آباد، حیدر آباد، جھانی، رھیل کھنڈ ممبئی اور جے پوروغیرہ وقر لیٹی اس پوری تحریک کو جہاد قرار دیتے ہیں، اس کا مطلب سے ہوا کہ بیہ مقدس جنگ صرف علاء اور ان کے پیروکاروں نے لڑی، جس میں ہندوؤں کاذ کرنہیں ہے۔(5)

اردو میں لکھی جانے والی کتابوں میں اسی نقطہ ونظر کا اعادہ کیا گیا ہے۔ ان میں خاص طور سے غلام رسول مہر قابل ذکر ہیں۔ یہی نقطہ ونظر پاکستان میں تاریخ کی نصابی کتابوں میں اور زیادہ نظری کے ساتھ آ گیا، اور بار باراس بات کود ہرایا گیا کہ شورش یا ہنگامہ کے ختم ہونے کے بعدا گریزوں نے سب سے زیادہ مظالم مسلمانوں پرتوڑے۔ (6) ہندووک کے بجاوتہ کرلیا، جس کی وجہ سے ہندووک کے بجاوتہ کرلیا، جس کی وجہ سے برطانوی حکومت کی اس پالیسی کی برطانوی حکومت کی اس پالیسی کی وجہ سے دونوں کمیونیز میں دوری ہوتی چلی گئی۔

اس محدوداور تک نقطہ فظر کی وجہ سے پاکستان کے مورخ کے لئے برامشکل ہے کہ وہ 1857 کو وسیع تناظر میں دیکھے،اوراس حقیقت کی جانب اشارہ کرے کہ بیجدوجہد صرف مسلمانوں تک محدود نہیں تھی، بلکہ اس میں ہندوؤں نے بھی اس جوش وخروش اور جذبہ سے حصہ لیا، جس کے بارے میں مسلمانوں کا دعویٰ ہے، یہ دونوں قومیں، بطور ہندوستانی، ایک غیر ملکی حکومت کے خلاف شانہ بشانہ لڑے۔ جن لوگوں نے جانیں دیں، ان میں منگل پانڈے، جھانی کی رانی، تا نتیا ٹو پی اور بہت سے ہندورا ہنما اور عام لوگ تھے کہ جنہوں نے جانیں دیں۔ نانا صاحب اور حضرت کل ان راہنماؤں میں سے تھے کہ جنہوں نے جانیوں اور جیس زندگی کے آخری دن گذارے۔ ان مسلمانوں اور جندورا ہنماؤں اور عام ہندوستانیوں کا خواب ایک ہی تھا: آزاد ہندوستان۔

اس کے 1857 کی جنگ ایک شترک جدوجہد تھی، جس میں مذہب نے بالاتر ہوکر ہندواور مسلمان لی سے بتھی، اس کے شعرورت اس بات کی ہے کہ جب اس کی تاریخ لکھی جائے تو بیتاریخ اشتراک کی تاریخ ہو۔ اس بحران کے وقت فرقہ وارانہ جذبات اور فسادات کو روکنے کے لئے بہادر شاہ ظفر نے بیفر مان جاری کیا تھا کہ گائے کی قربانی نہ کی جائے ، خاص طور سے عیدالانتی کے موقع پر ۔ انہوں نے بھی ذہبی انتہا لیندوں کو اس بات سے بھی روکا کہ وہ جہاد کا تعرونہ کی کو بدے ہندووں اور مسلمانوں میں تناویردا ہوگا۔

ہندواولرمسلمانوں کے اتحاد کا اس سے اندازہ سے لگایا جاسکتا ہے کہ مغل بادشاہ، جو کہ اپنی تمام سیاس طاقت وقوت کھوچکا تھا اور برائے نام ہی حکمر ال تھا، مگر ہندوستان کے عوام کے لئے وہ اتحاد کی علامت تھا اس وجہ سے باغی، بغاوت کے باعث اس کے اردگر و جمع ہوئے۔ اس وقت ہندوؤں اور مسلمانوں میں کوئی ندہبی تعصب نہیں تھا، وہ سب مل کر ایک غیرملکی دشمن کے خلاف جدوجہد کررہے تھے۔

پاکستان میں مسکہ یہ ہے کہ ہم مشترک تاریخ کے مطالعہ پر یقین نہیں رکھتے ہیں،
اور نہ ہی ایک ایس تاریخ لکھنا چاہتے ہیں کہ جس میں اشتراک ہو۔اب صورت حال یہ ہو
گئی ہے کہ 1947 سے پہلے کے واقعات اور تاریخ کو بھی کہ جس کا تعلق ہندوستان سے
ہے، ہم اس سے دوری اختیار کر لیتے ہیں کہ جیسے یہ ہماری نہیں ہے۔اس کی مثال 1857
ہے، جسے بہت ہی محدود نقطہ نظر کے ساتھ پیش کیا جا تا ہے، اور اسے مسلمانوں کی جدو جہدیا
جہاد کہا جا تا ہے کہ جوفر گئی کا فرول کے خلاف کیا گیا، جس میں انہیں شکست ہوئی، اس کے
ساتھ ہی مغل حکومت جے مسلمانوں کی حکومت کا نام دیا جا تا ہے، اس کا خاتمہ ہوگیا، اور
ہندوستان میں مسلمان پس ماندگی کا شکار ہوگئے۔

اگرتاری کوایک خاص مقصد کے تحت کئی جائے ، اور واقعات کو غلط انداز میں پیش کیا جائے ، اور واقعات کو غلط انداز میں پیش کیا جائے ، تو اس کے نتیجہ میں گمراہ کن تاریخی شعور پیدا ہوگا ، اور اس کے نتیجہ میں گمراہ کن تاریخ کو ہم اشتر اک کی قدروں کے ساتھ تشکیل دیں تو یہ ہمارے ذہن کو وسیع کرے گی ، تنگ نظری ، تعصب اور نفرت کو دور کرے گی ۔ اس لئے 1857 کو مشترک جدوجہد کے طور پریاد کرنے کی ضرورت ہے ، یہایک ایسی تاریخی یا دواشت ہے کہ

# تاریخ کے نے زاویے جو برصغیر ہندوستان کے لوگوں کوآپس میں ملائے گی انہیں جدانہیں کرے گی۔ حوالہ جات

- J. G. Brown: The Punjab and Delhi in 1857, 1-Reprinted Delhi 1999, Vol. II, P. 290.
- Ibid., P. 290. 2-
- Moin-ul-Hag: The Great Revolution of 1857, In: 3-Road to Pakistan, edited by Hakim Muhammad Said, Karachi 1990, P. 540.
- Ibid., P. 573. 4-
- I. H. Qureshi: Ulema in Politics, Karachi 1974, PP. 5-186-7-8-9.
- 6- S. F. Mahmud: A Concise History of Pakistan, OUP, Karachi 1988, P. 225.

### 1857 كالپس منظر

1857 کی جنگ آزدای کے ڈیڑھ سوسال بعد، جب اس کی یادمنائی جارہی تھی، اوراس کے بارے میں نئے تحقیق ہورہی تھی، تو پاکتان میں بیواقعہ بغیر کسی یاد کے گذرگیا، نہ تو کوئی سمینار ہوا، نہ کا نفرنس اور نہ ہی بحث دمباحثہ۔ شایداس کی ایک وجہ تو بیہ و کہ ہمارے ہاج سے اب تاریخی وسیاسی شعور ختم ہوگیا ہے، اور بیاحساس ہی نہیں رہاکہ ماضی کے بارے میں معلومات حاصل کریں، اور تاریخ کے علم کواپے شعور کو بڑھانے میں استعال کریں۔

معقومات حاس کریں، اور تاری کے معمول کے میں استعال کریں۔
1960 ہے پاکستان کے اسکولوں میں تاریخ کے مضمون کو بڑھانا بند کر دیا ہے۔
کالج اور یو نیورٹی میں اس کی حیثیت اختیاری مضمون کی ہے۔ جہاں یہ بھی تک روایتی انداز
میں بڑھایا جاتا ہے، اس لئے طالب علموں میں اس مضمون کی اہمیت گھٹ گئی ہے وہ اسے
میں بڑھایا جاتا ہے، اس لئے طالب علموں میں اس مضمون کی اہمیت گھٹ گئی ہے وہ اسے
وقت کا زیاں سمجھتے ہیں، عام لوگوں میں بھی یہ خیال تقویت پا گیا ہے کہ تاریخ پڑھنے سے کوئی
فائدہ نہیں ہے۔

اگرہم 1857 کے بارے میں عالمی تناظر میں اس کی اہمیت کود کھنا چاہیں گےتو اس کے لئے 19 وی صدی میں ہونے والے انقلابات پر نظر ڈالنی ہوگی جو کہ یورپ اور ایشیا میں وقوع پذیر ہوئے تھے۔1848 میں یورپ میں انقلا بی اہر آئی جس نے ویانا، پیرس، اور برلن کے شہروں کو اپنی لپیٹ میں لے لیا۔ ان انقلابات کا مقصد مطلق العنان بادشا ہتوں کے خلاف بعناوت تھی، اور لوگوں کا مطالبہ تھا کہ اس کی جگددستوری حکومت کا قیام عمل میں لیا جائے تا کہ لوگوں کے مفادات کا شحفظ ہو سکے۔ 42-1839 اور 60-1856 میں چین لیا جائے تا کہ لوگوں کے مفادات کا شحفظ ہو سکے۔ 42-1839 اور 60-1856 میں چین میں مندوستان میں ایسٹ انڈیا کمپنی کی افیون کی شجارت کو خفظ فرا ہم کیا۔ چینیوں نے اس کی وفل تھا۔ برطانوی حکومت نے کمپنی کی اس تجارت کو شخفظ فرا ہم کیا۔ چینیوں نے اس کی مزاحمت کی، جس کے نتیجہ میں جنگیں ہو کمیں۔ اس لئے 1857 کی جنگ آزادی کواس عالمی مراحمت کی، جس کے نتیجہ میں جنگیں ہو کمیں۔ اس لئے 1857 کی جنگ آزادی کواس عالمی

انقلابی جدوجہد کے ساتھ ملاکر دیکھا جائے تو اندازہ ہوگا کہ اگر چہ یہ انقلابات علیحدہ علیحدہ سے انقلابات علیحدہ علیحدہ سے اوران میں کوئی رابطہ اور تعلق نہیں تھا، مگر یہ عالمی تبدیلی کا مظہر سے ہندوستان کے لوگ بھی غیر ملکی اقتدار کے خلاف مزاحمت کررہے سے اور حالات کوبد لئے کے خواہش مند سے اگر چہ ان تمام بغاوتوں کوئتی کے ساتھ کچل دیا گیا اور پرانے نظام کو دوبارہ سے مشخکم کر دیا گیا۔ لیکن ان انقلابات نے اس نظام کی بنیادوں پر گہری ضرب لگائی، وہ جدو جہد جولوگوں نے تبدیلی کے لئے کہ تھی، اس کی یادیں ان کے اور آنے والی سلوں کے زہنوں میں زندہ رہیں، ان ناکا میوں نے آئیں بہت کچھ کھایا جس نے آنے والی جدوجہد میں کامیا بی گی راہوں کو متعین کیا۔

یں بیب اور اور اور ایس بیت میں بیت میں میں کے در بطانوی حکومت کو سلح جدوجہد کے زریعہ شکست دیا ممکن نہیں تھا کیونکہ اس کے پاس فوجی و معاثی وسائل کی بہتات تھی، جس کی وجہ سے وہ اپنے خلاف ہونے والی بغاوتوں کو کچل سختی تھی۔ اس لئے 1857 کے بعد کی نسل نے یہ فیصلہ کیا کہ آزادی کی جدوجہد کے لئے دستوری طریقوں کو اختیار کیا جائے، اس مقصد کے لئے دیا آخر ہندوستان کی آزدی کے لئے راستوں کو ہموار کیا۔

المحت کی مرورت ہے، کیونکہ اس سے پہلے بھی برطانوی حکومت کے خلاف کی بغاوتیں ہو دیکھنے کی ضرورت ہے، کیونکہ اس سے پہلے بھی برطانوی حکومت کے خلاف کی بغاوتیں ہو چکی تھیں۔ 1852 میں بھیلوں کے قائل نے بغاوت کردی تھی، 56-1856 میں سنھالیوں نے حکومت کی ناانصافیوں کے خلاف مزاحمت کی تھی ۔ 56-1836 میں جنوبی ہندوستان میں مو پلاسلمانوں نے اپنے حقوق کی جدو جہد کرتے ہوئے حکومت کی اتھارٹی کوچیلنے کیا تھا، 1856 میں نیل کے کا شکاروں نے یور پی زمیندارول کے استحصال اور جبر کے خلاف آواز اٹھائی تھی۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ پورے ہندوستان میں برطانوی حکومت اور اس کی پالیسیوں کے خلاف لوگوں میں غم وغصہ تھا۔ ان پالیسیوں میں کسانوں پر زیادہ ریونی زمینداروں اور عہدے واروں کا نارواسلوک اور استحصال، یہ اسباب سے کہ لوگوں میں غیر ملکی اقتدار کے خلاف نفرت کے جذبات اور استحصال، یہ اسباب سے کہ لوگوں میں غیر ملکی اقتدار کے خلاف نفرت کے جذبات

پروان چڑھرے تھے۔

کے دوسرے اسباب اور وجو ہات کونظر انداز کر کے صرف کا رتوسوں سے استعال کو اس کی وجہ درست نہیں ہے، کونکہ اس کے پس منظر میں بہت ہے سیائی، فہ بی، وجہ قرار دیا ہے۔ جو درست نہیں ہے، کیونکہ اس کے پس منظر میں بہت ہے سیائی، فہ بی، ساتی، اور معاشی وجو ہات تھیں۔ مثلاً ان میں سے ایک برطانوی حکومت کی نسل پرسی تھی۔ ہندوستانی چاہے وہ امیر ہوں یا غریب، برطانوی عہدے داروں کی جانب سے ان کی بعرتی کی جاتی تھی، ان کو ہر موقع پر ذکیل کیا جا تا تھا۔ مثلاً حکم تھا کہ اگر کوئی انگریز راستہ سے گزر رہا ہوتو لوگ سڑک کی دو جانب کھڑے ہو جائیں، اور اسے آداب کریں۔ ہندوستانیوں کے لئے ضروری تھا کہ جب وہ کی انگریز آفیسر کے سامنے پیش ہوں تو جو تے ہندوستانیوں کے لئے ضروری تھا کہ جب وہ کی انگریز آفیسر کے سامنے پیش ہوں تو جو تے اتارکر اندر جا کیں۔ ایک وفعہ ایک وکیل مجسٹریٹ کی عدالت میں جوتوں سمیت آگیا تو سزا اتارکر اندر جا کیں۔ ایک وفعہ ایک وکیل مجسٹریٹ کی عدالت میں جوتوں سمیت آگیا تو سزا کے طور پر عدالت کے برخاست ہونے تک اس کے سر پر جوتے رکھ کر سزا دی گئی۔ سرسید نے اس واقعہ کی ندمت کرتے ہوتے اس پر ایک صفحون لکھا تھا۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ روزمرہ کی زندگی میں ہندوستانیوں کو اس ذلت آ میزسلوک سے دو چار ہونا پڑتا تھا۔

اس کے علاوہ ہندوستانیوں کونوج میں کسی اعلیٰ عہدے پرنہیں رکھا جاتا تھا۔سب سے بڑاعہدہ ان کے لئے جمعدار کا تھا جوتقریباً 30 یا 35 سال کی ملازمت کے بعد پھے توش نصیبوں کو ملتا تھا۔ بیوروکر لیں میں بھی ان کے لئے کم ترعہدے تھے۔ بیاس لئے کہان پر اعتماد نہیں کیا جاتا تھا۔ اور نہ ہی آئہیں اس قابل سمجھا جاتا تھا کہ وہ اعلیٰ عہدوں کی ذمہ دار یوں کوسنعیال سکیں گے۔

بندوستانیوں کوڈر ہوا کہ اب عیسائی مشنر پر کو ہندوستان میں آنے اور تبلیغ کی اجازت ملی تو ہندوستانیوں کوڈر ہوا کہ اب حکومت سیاسی اقتد ار کے ساتھ ان کے ندہب کو بھی بدلنا چاہتی ہے۔ کسانوں میں بے چینی کی وجہ ٹیکسوں کا بوجھ تھا، اس وجہ سے جب سیا ہیوں نے بعناوت کی ابتداء کی تو فورا ہی ہندوستان کے دوسرے طبقے جن میں کسان، راجہ و نواب جو کہ برطانوی حکومت میں اپنی مراعات کھو بیٹھے تھے، اور دوسر کوگ بھی اس میں شامل ہوگئے اور اس نے ایک جنگ کی شکل اختیار کرلی۔

1857 کے سلسلہ میں ایک دلیل ہددی جاتی ہے کہ اس میں اہل ہندوستان کی شکست دراصل ان کے لئے باعث نعت تھی کیونکہ کولونیل حکومت دراصل ترقی پیند تو توں کی نمائندگی کر رہی تھی، جب کہ ہندوستانی مزاحمت میں جوطبقات شامل تھے وہ قدامت پرتی اور پس ماندگی کی علامت تھے۔لیکن یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا ترقی پیند کولوئیل حکومت نے ہندوستان کوایک ترقی یافتہ ملک بنادیا؟ اس کا جواب ہے کہ جب انگلتان میں صنعتی انقلاب آرہا تھا اور ان کا ساج اس سے بدل رہا تھا، تو برطانوی حکومت ہندوستان کو غیر منعت ہندوستان کو غیر منعت کو بناہ کیا جارہا تھا، خاص طور سے کپڑے کی صنعت کو، جس کی مقابلہ اس وقت ان کی انڈسٹری نہیں کر پارہی تھی، جب انہوں نے کپڑے کی ملیں لگا ئیں کو ابیار ہاتھا، خاص طور سے کپڑے کی ملیں لگا ئیں تو اب انہیں ہندوستان سے روئی چاہئے تھی، اور تیار شدہ کپڑے کے کئے منڈی۔

اس طرح جب انگلتان میں جا گیردار اور زمیندار طبقہ کمزور ہو رہا تھا تو ہندوستان میں ان کی حکومت یہاں جا گیرداروں کی سر پرسی کر کے انہیں طاقتور بنارہے تھے، کیونکہ انہیں عوام پراپنا تسلط قائم کرنے کے لئے ان کے تعاون کی ضرورت تھی۔

یکی وجہ ہے کہ آزادی کے بعد بھی ہم ان کولونیل اداروں کے قبضہ میں ہیں کہ جوغیر مکی استحکام کے لئے بنائے گئے تھان میں فوج، بیور دکر لیکی اور زمیندار و جا گیرداراسی طرح سے آج بھی بااثر میں اور جمہوری اداروں اور روایات کوروک رہے ہیں کہ دہ جڑ پکڑ سکیں۔
لہٰذااس مرحلہ پریسوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا ترقی کے لئے ضروری ہے کہ ہم کسی

ہدا ان سرطنہ پر مید ہواں پیدا ہونا ہے نہ ہو ہوں ہے سے سروری ہے دہ می ا امپیریل یا کولونیل طاقت کی سر پرتی میں آئیں اور پھرتر تی کریں؟ جواس کے حامی ہیں وہ اس پر یقین نہیں رکھتے ہیں کہ ہمارا ساج اندرونی طور پر تبدیل ہو سکے اور ہم خود محتاری کے ساتھ ترقی کرسکیں۔ بیلوگ غیر ملکی امداد، ذرائع اور غیر ملکی مہارت پر انحصار کرتے ہیں۔ اس طرح ہمارے ہاں لوگ دو جماعتوں میں بٹ بگتے ہیں: وہ جواندرونی طور پر اپنے ذرائع سے آگے بڑھنا چاہتے ہیں، اور دہ جو غیر ملکی مدد پر بھروسہ کرتے ہیں۔

### 1857ء کے بدلتے معنی

تاریخی واقعات کی تعبیر وتشر تک بدلتی رہتی ہے، کیونکہ جب نیا مواد سامنے آتا ہے تو وہ نئی معلومات فراہم کرتا ہے۔ نئی تھیوری کی تشکیل سے واقعات کو مختلف تناظر میں دیکھا جاتا ہے، واقعات کی تفییر اس وقت بھی بدلتی ہے کہ جب سیاس وساجی اور معاشی تبدیلیاں آتی ہیں۔ اس کی وجہ سے تاریخ کا مضمون ایک جگہ تھم را ہوانہیں رہتا ہے بلکہ برابر بدلتا رہتا ہے۔ یہی صورت 1857 کے واقعہ کی ہے۔

برطانوی دور حکومت میں اس واقعہ کوغدر کا نام دیا گیا اور اس کی اس قدر تشہیر کا گئ کہ یہی اصطلاح زبان زدہوگئ، لہذا واقعہ کی اس تعبیر کے نتیجہ میں وہ برطانوی جزل اور فوجی عہدے دارجنہوں نے باغیوں کا مقابلہ کیا تھا اور انہیں شکست دی تھی وہ ہیر وین گئے، جب کہ مزاحمت کرنے والے اور جنگ آزادی کے لئے جان دینے والے تاریخ کے صفحات سے غائب ہو گئے۔ ان کے لئے جو اصطلاحات استعال کی سکیں، ان میں وہ فسادی، شریسند، خنڈے اور بدمعاش تھے۔

دومرا نظرید اجرا۔ یہ ہندوستان کے تعلیم یافتہ اور وطن پرست دانشور تھے کہ جنہوں نے دومرا نظرید اجرا۔ یہ ہندوستان کے تعلیم یافتہ اور وطن پرست دانشور تھے کہ جنہوں نے برطانوی نقطہ نظر کو چیلنج کیا اوران ہیروز کوسا منے لے کرآئے کے جنہوں نے اس جنگ میں مزاحت کی تھی اور جانیں دی تھیں۔ای دوران ساور کرنے 1909 میں اسے '' ہندوستان کی بہلی جنگ آزادی'' کا نام دے کراس جنگ کو فدر کے مقابلہ میں آزادی کی علامت کے طور پر باکن جھارا۔ غدر اور جنگ آزادی اس طرح دونظریات کی ترجمانی کرتے ہیں۔ غدر کہ جس میں برطانوی حکومت خود کو قانونی ظور پر جائز سجھ کراپنے خلاف شورش کا خاتمہ کرتی ہے میں کہ جنگ آزادی ، غیر ملکی حکومت کے خلاف آزادی کی جدوجہد ہوتی ہے۔

1947 میں جب برصغیر ہندوستان آزاد ہوتا ہے تو اب تاریخ نویی بھی بدل جاتی ہے۔ اب اسے دوبارہ سے نہ صرف کھا جاتا ہے، تشکیل دیا جاتا ہے، بلکہ اس کی نے انداز اور اسلوب سے تفییر بھی کی جاتی ہے۔ اب ہندوستان کی تاریخ میں نئے ہیروز آتے ہیں، اور خاص طور سے 1857 میں جن افراد کے بارے میں خاموثی اختیار کی گئی اب انہیں ماضی سے باہر نکال کران کے کارناموں کو بیان کیا جاتا ہے۔ وہ لوگ کہ جو برطانوی عہد میں باغی اور غدار تھاب وہ جنگ آزادی کے جاہد بن گئے۔ صرف یہی نہیں، بلکہ شال ہندوستان کے وہ علاقے کہ جہاں مزاحمت ہوئی تھی ان علاقوں کی تاریخ کو تفصیل سے بیان کیا گیا ہے۔ جیسے روہ بل کھنڈ اور اودھاوران کے شہرو قصیے۔

اس قسم کی تاریخ نویسی کا آیک مسئلہ یہ ہے کہ اس میں ان افراد کے کردار کو ابھارا گیا ہے کہ جن کا تعلق حکر ان طقہ سے تھا، یا جواعلی ذات کے تھے۔ عام لوگ کہ جنہوں نے اس مزاحمت میں حصہ لیا، وہ اس تاریخ نو لیس میں بھی عائب ہیں۔ مثلاً بیگم حضرت محل اور نا نا صاحب کا ذکر شاندار الفاظ میں بیان کیا جا تا ہے کہ انہوں ساحب کا ذکر شاندار الفاظ میں بیان کیا جا تا ہے کہ انہوں نے بھیارڈ النے بھی بجائے ، نیپال میں جا کر ڈیناہ لینے کور جے دی، مگر ان فوجیوں ، ملازموں اور خادموں کا ذکر تبیں کہ جو ہزاروں کی تعداد میں ان کے ساتھ کے اور جلاوطنی میں غربت و بے چارگی کی ڈندگی گذاری۔

نہ ہی تاریخ میں ان رضا کاروں کے بارے میں تفصیلات ہیں کہ جو ہندوستان کے مختلف علاقوں سے دبلی آئے تھے تاکہ غیر ملکیوں کے خلاف جنگ کریں۔ ان میں راجستھان کی ریاست ٹو تک سے آنے والے رضا کاربھی تھے جو کہ اسلام کی خاطر لڑنے کے لئے دبلی آئے اور آخروقت تک بہادری سے لڑتے ہوئے مارے گئے۔

الله الهذاوه لوگ، جماعتیں، افراد اور علاقے کہ جن کواب تک 1857 کے واقعہ سے الله کہ رکھا گیا، اب بیسب تاریخ میں اپنا حصہ تعلیم کرانا چاہتے ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ برصغیر ہندوستان میں آزادی کے بعد بھی مچلی ذات کے لوگ ہوں یا غریب دیماتی برادریاں ہوں، یا قبائل ہوں، ان کو پوری طرح سے حقوق نہیں ملے ہیں، اب تک بدلوگ استحصال زدہ اور مجود لوگ ہیں۔ اس لئے ان کی خواہش ہے کہ انہوں نے ماضی میں جو

کرداراداکیا ہے اس پر پردہ نہیں ڈالا جائے بلکہ اے سلیم کیا جائے، کیونکہ اس کے بعد ہی ان کی اہمیت سمائے آئے گی اور وہ اپنے سیاسی حقوق کے لئے جدو جہد کر سیس گے۔

اس کی مثال تحریک پاکستان کی تاریخ سے دی جاستی ہے۔ ابتداء میں جو تاریخ کسی گئی اس میں صرف سلم لیگ کواس تحریک کی کامیا بی کا سب بتایا گیا۔ اہم کر داروں میں اقبال اور جناح ہے۔ ان کے علاوہ دوس ہوگوں کوتاریخ سے عائب کردیا گیا تھا۔ جب صوبوں اور مختلف طبقوں کوان کے حقوق سے محروم کیا گیا تو انہوں نے تحریک پاکستان میں صوبوں اور مختلف طبقوں کوان کے حقوق سے محروم کیا گیا تو انہوں نے تحریک پاکستان میں اپنے کردار کو ابھار تا نثر وع کر دیا، سندھ، سرحداور بلوچتان نے اپنے حصہ کوا جاگر کیا، اس طرح طالب علموں، عودتوں، مزدوروں، اقلیتوں اور دوسری سیای جماعتوں نے تحریک کا میا بی میں اپنے کردار کا ذکر کیا۔ اس کا مقصد سے تھا کہ وہ بھی اس ملک کی تھیل میں برابر کے حقوق بھی طنے جا ہیں۔

1857 کےسلسلہ میں بھی برصغیر کی مختلف جماعتوں،اورافراد کا یہی رویہ ہے۔ مثلًا الت یا مخلی ذات کے لوگ جنہوں نے اس جنگ میں حصد لیا تکران کے بارے میں روایتی تاریخ خاموش ہے۔ لیکن اب بیاوگ بھی 1857 کی جدوجہد میں اپنے کردار کو سامنے لارہے ہیں تا کہ قومی تاریخ میں وہ بھی باعزت مقام پاسکیں۔ حال ہی میں بدری نارائن توارى نے اكوناكس اينڈ پوليٹنگل ويكلي (مئي18-12،2007) ميں آيك مقاله كلھا ے کہ جس میں دات مورخوں اور دانشوروں کی ان تحریروں کا جائزہ لیا ہے جو انہوں نے 1857 پراکھی ہیں۔اس میں ان دلت افراد کا ذکر ہے کہ جنہوں نے جنگ میں مجر پور حصہ لیا اورار تے ہوئے جانیں دیں۔ان افراد کی سادھیاں اب دات او کوں کے لئے مقدس ہوگی ہیں جہاں وہ زیارت کے لئے جاتے ہیں اور انہیں خراج عقیدت پیش کرتے ہیں۔ان کا دعوى ئے كەجب جمانى كارانى كوالبارك قلعدى فرار بوئى تواس كى جگيا كىدات مورت جواس سے مشابہ تھی، وہ اس کالباس کن کروہاں رہی۔ایک اور جگہ کہا گیا ہے کہ دراصل انگریزوں سے جنگ کرنے والی جھانی کی رانی نہیں تھی، بلکہ ایک دلت عورت تھی، جواڑتے ہوئے ماری گئی۔ دلت تحریمیں حکمرال طبقے کے افراد کہ جنہیں روایتی تاریخ میں ایو ارا گیا ہے ان

پر سخت نقید کی گئی ہے اور انہیں بزدل، عیاش، انگریزوں کا پھوٹا بت کیا ہے۔ لہذا ان کی تحریروں میں آزادی کے اصل ہیرویہ نہیں بلکہ وہ دلت تھے کہ جنہوں نے ڈاتی مفادات کے لئے نہیں بلکہ قومی مفادات کے لئے جانیں دیں۔

ای طرح روای تاریخیں 1857 میں عورتوں کے کردار کوتنگیم نہیں کیا گیاہے،
سوائے حضرت کل اور کشمی بائی کے، جو کہ حکمراں طبقے سے تعلق رکھتی تھیں۔ جب کہ ان
عورتوں کی خاصی تعداد تھی کہ جنہوں نے عملی جنگ میں حصہ لیا۔ ان میں خاص طور سے
طواکفوں کے کردار کونظر انداز کردیا جاتا ہے۔ جب کہ بریلی کی ایک نو جوان طواکف عزیزی
نے مزاحت کی اور گرفتاری کے بعد بھی برطانوی حکومت کی شرائط کوتشکیم نہیں کیا۔ جس پر
اسے گولی مار کرفتا کردیا گیا۔ کلمنو کی طواکفوں نے باغیوں کی مالی واخلاتی طور پر مدد کی ،جس
کی سزایہ لی کہ فلست کے بعدان کی جائیدادوں کوضبط کرلیا گیا۔

افسوں ہے کہ روایق تاری ان کمنام سیاہیوں اور مزاحمت کاروں کے ذکر سے خالی ہے کہ جنہوں نے آزادی کی خاطر جانیں دیں ضرورت اس بات کی ہے کہ ان عام افراد اور گروہوں کوتاری میں باعزت مقام دیا جائے تا کہ عام لوگ اس تاریخ سے ایک نیا جذبہ حاصل کرسکیس۔

### 1857 اوراخبارات

تاریخ میں عام طور سے اس نقط و نظر کو تسلیم کرلیا جاتا ہے کہ جس کے پاس طاقت اور پلٹی ویروپیگنڈے کی صلاحیت اورعلم ہو، ان کی مدد سے وہ اپنے نقطہ نظر کواس طرح سے پیش کرتے ہیں کہ اس میں سچائی نظر آتی ہے۔اس کے مقابلہ میں وہ جوعلم کی صلاحیت، پلٹی ،اور برو پگنڈے کی تکنیک سے واقف نہیں ہوتے ہیں،وہ اپنے نقطۂ نظر کو بہتر طریقہ ہے پیش کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتے ،اوراس مقابلہ میں وہ بازی ہار جاتے ہیں ۔ اگرچہ رہجی ہوتا ہے کہ وقت کے گزرنے کے بعد، اگر مفتوح ،مظلوم اور فکست خورده قوم پایسمانده ساج علم کی صلاحیت حاصل کرلیتا ہے تو وہ اپنے ہارے مقدمے کو دوبارہ نی طاقت ،قوت اورتوانائی سے لڑتا ہے اور اپنے نقط انظر کو سیح ثابت کرتا ہے۔ 1857 کے ساتھ برصغیر ہندوستان کے لوگوں کے ساتھ یہی المیہ پیش آیا۔ برطانوی حکومت کے مقابلہ میں نہ تو ان کے پاس علم کے ذرائع تھے، نہ پہلٹی اور پرو پیگنڈے کے جدید ہتھیار، اس لئے بغاوت سے پہلے اور بغاوت کے دوران وہ برطانوی حکومت کے استحصال ، اور جبر کے خلاف آواز اٹھاتے رہے مگر پوری طرح سے کامیاب نہ ہوئے ۔لیکن جب بغاوت نا کام ہوتی ہے تو اب ان کی آ واز کو دبا دیا جا تا ہے، ان کے علم پر قبضہ کرلیا جاتا ہے۔ واقعہ کے تمام ماخذوں کو ہتھیا لیا جاتا ہے۔اس ماحول میں صرف برطانوی نقط نظر سامنے آتا ہے کہ جس کی منطق اور مدد سے 1857 کا واقعہ ایک بغاوت تھا۔ برطاوی حکومت سے نافر مانی تھی۔جن لوگوں نے اس کے خلاف ہتھیا را ٹھائے وہ سب غدار اور نمک حرام کھہرائے گئے۔اس بنیاد پران پرمقد مات چلائے گئے اور ان کو سزائیں دی گئیں۔ برطانوی حکومت کی طاقت واقتدار کے آگے سب خاموش رہے۔ اس بغاوت میں سارے الزامات ہندوستانیوں پرلگائے گئے۔ جب کہ اہل برطانیے تن سچائی کے

علم بردارهبرے۔

واقعہ کے گزرنے کے بعد واقعہ کے بینی شاہداس دنیا سے گزر گئے۔ پچھ باتیں تھیں، جو وہ آنے والی نسل کو نتقل کر گئے۔ پچھ شاعروں نے تشبیہوں اور کنایوں میں اس المیہ کا ذکر کیا۔ تو کچھ نے خطوط میں اپنے غم واندوہ کو بیان کیا۔ باقی سارا مواد برطانوی افسراں،عہد پداروں،صحافیوں اورمورخوں کا لکھا ہوا تھا۔

کین وقت کے ساتھ جب اس ہندوستان میں ساسی شعور آیا اور انہیں علم پردسترس ہوئی تو ان کی آوازیں سائی دیے لگیں۔ خاص طور سے آزادی کے بعد ایک صد سالہ تقریبات پر جو 1957 میں ہوئیں۔ ہندوستانی مورخوں نے اپنا نقطۂ نظر پیش کرنا شروع کیا اور 2007 میں اب برطانوی نقطۂ نظر کے مقابلہ میں ہندوستانی مورخوں نے شروع کیا اور 2007 میں اپ برطانوی نقطۂ نظر کے مقابلہ میں ہندوستانی مورخوں نے تاریخ کیا ہے اور یوں تاریخ کا ایک واقعہ ایک دوسرے تناظر میں سامنے آیا۔

عام طور سے کہا جاتا ہے کہ ہندوستان میں ایسٹ انڈیا کمپنی کی حکومت کے خلاف قومی جذبات نہیں سے۔ ان میں سیاس شعور پختہ نہیں ہورہا تھا۔ لیکن اس زمانہ میں جو اخبارات اور رسائل شائع ہونا شروع ہوئے تھے، وہ دوسری ہی تصویر پیش کرتے ہیں۔ ہندوستان میں قلمی اخبارات کی روایت بہت پرانی تھی۔ حکمر انوں اور امراء کے 'وقائع نگار' یا' واقعہ نولی ' انہیں ملک اور درباری خبروں سے آگاہ رکھتے تھے۔ چھاپہ خانے کے بعد جب اخباروں کا سلسلہ شروع ہوا تو ان اخبارات کی ابتداء میں ساجی اصلاحات اور تعلیم کی جب اخبار ورب کا سلسلہ شروع ہوا تو ان اخبارات کی ابتداء میں ساجی اصلاحات اور تعلیم کی جانب توجہ تھی کہ ہندوستان کی شکست میں ان کے ساج کی لیس ماندگی اور تعلیم میں زمانے کے تقاضوں سے دوری ہے۔ مگریا خبارات ایسٹ انڈیا کمپنی اور اس کے عہدے داروں کی لوٹ کھسوٹ، برعنوانیوں اور انتظامی پیچیدگیوں کے بارے میں لکھنا شروع ہو گئے تھے۔

سمینی کے دور میں فاری اور اردو کے اخباروں کی تعداد میں کا فی اضافہ ہو گیا تھا۔ اس سے انداز ہ ہوتا ہے کہ ایک تو اب تک فاری زبان اشرافیہ میں رائج تھی دوسرے اردو اخبار بھی ان کے ساتھ ساتھ حجب رہے تھے۔ان میں اہم اخبارات تھے،سلطان الاخبار،۔ ماه عالم ،احسن الإخبار، سراج الإخبار، آئینه سکندری دوربین ، مادرگلشن نوبهار \_

ان اخبارات میں جہاں جرائم اور حالاتِ حاضرہ کی خبریں شائع ہوتی تھیں۔ اس کے ساتھ بیکپنی کی حکومت پر تنقید بھی کررہے تھے۔

جنگ آزادی کے دوران اخباروں نے جنگ کی خبریں شائع کیں۔ دبلی اردو اخبار، شہر کے حالات۔ بادشاہ کے معمولات، جنگ کے بارے میں اطلاعات، ایران و روس کی جمایت، اس کے علاوہ صادق الاخبار نے متفقہ نتو کی شائع کیا۔ برطانوی حکومت کی جانب سے جو اشتہارات اور اعلانات، ہوتے تھے۔ ان کا جواب دیا۔ پیام آزادی اور مراح الاخبار میں بادشاہ کی شاعری چھپتی تھی۔ ان اخبارات میں ہندو مسلم اتحاد کا ذکر ہوتا تھا۔ انگریزوں کی حکاست کی خوش خبری دی جاتی تھی۔ خاص طور سے اردوزبان کا استعال تھا۔ انگریزوں کی حکاست کی خوش خبری دی جاتی تھی۔ خاص طور سے اردوزبان کا استعال میں ہوا۔ جب دبلی میں باغیوں نے جو دستور لکھا وہ بھی اردو میں تھا۔ اعلانات واشتہارات کی زبان میں اردو ہی تھی، جے شالی ہندوستان میں مقبولیت تھی۔

جنگ میں نا کا می کے بعد بیسارانقشہ بدل گیا۔اخبارات بند ہو گئے ۔مخالفت کی آوازیں خاموش ہوگئیںاور فاتحین کا نقطہ نظرا بھر کر آیا جس میں سچائی ان کے ساتھ تھی۔

### 1857ء اورآج

ہندوستان میں گئی ہیرونی حملہ آور آئے اور یہاں طاقت کے زور پراقتد ارحاصل کیا۔لیکن میحملہ آور قت کے سات ہندوستان کے کلچراور روایات میں مل کر ہندوستانی ہو گئے۔عرب، ترک، افغان، اور مغل ہندوستان کے ساج کا ایک جصہ ہو کر یہیں کے باشندے ہو گئے کیاں اگر یزوں کا آنا اور افتد ارحاصل کرنا مختلف تھا۔ اپنے ابتدائی دور میں انہوں نے ہندوستای کلچرکوا فتیار کیا اور یہیں شادی بیاہ بھی کئے۔ گرجیے جیے ان کی سیاس طاقت بڑھتی رہی۔ ان میں اور ہندوستا نیوں میں فاصلہ بڑھتار ہا، اس فاصلہ میں سیاست کا محمی دخل تھا تو نسلی برتری اور مذہب کی سچائی بھی اس میں شامل تھی۔ اس وجہ سے جب محمی دخل تھا تو نسلی برتری اور مذہب کی سچائی بھی اس میں شامل تھی۔ اس وجہ سے جب افتد ارکہ جس نے نسل برتی، اور مذہبی عصبیت کو پیدا کیا تھا۔شاید ہندوستان کی تاریخ میں سے بہلاموقع تھا کہ ہندواور مسلمان دونوں غیر ملکی اور فرنگی افتد ارکے خلاف متحد ہو گئے تھے۔ یہ بہلاموقع تھا کہ ہندواور مسلمان دونوں غیر ملکی اور فرنگی افتد ارکے خلاف متحد ہو گئے تھے۔ یہ بہلاموقع تھا کہ ہندواور مسلمان دونوں غیر ملکی اور فرنگی افتد ارکے خلاف متحد ہو گئے تھے۔ یہ بہلاموقع تھا کہ ہندواور مسلمان دونوں غیر ملکی اور فرنگی افتد ارکے خلاف متحد ہو گئے تھے۔ یہ بہلاموقع تھا کہ ہندواور مسلمان دونوں غیر ملکی اور فرنگی افتد ارکے خلاف متحد ہو گئے تھے۔ یہ بہدوستان میں قوم پرتی کی ابتدائی تھی۔

لیکن جہاں غیر مکی اقتد ار کے خالف بغاوت پراٹھ کھڑے ہوئے تھے، وہاں ان
کے جمایتی بھی موجود تھے۔ اول تو ان لوگوں نے جمایت کی کہ جو ایسٹ انڈیا کمپنی کی ملازم
تھے۔ بحیثیت ملازم ہونے کے ان کے مفاوات ایسٹ انڈیا کمپنی سے جڑے ہوئے تھے۔
وہ اس کے وفاوار تھے اور اس کے اقتد ار کو بچانا چاہتے تھے کیونکہ خودان کی بقااس میں تھی۔
ہندوستان کی تاریخ میں چونکہ شخصی حکومتیں رہی تھیں۔ اس لئے یہاں وفا داروں کا تصور کسی
شخص سے ہوتا تھا اس بنیا دیرانہوں نے ایسٹ انڈیا کمپنی کو 'مکپنی بہا در'' کا خطاب دے کر
اس سے اپنی وفاداریاں قائم کرلیں ، اور اس جذبہ کے تحت انہوں نے فوج اور انتظامیہ میں
د ہتے ہوئے اس کے استحکام کے لیے جدو جہدگی۔

دوسرے نمبر پروہ لوگ آتے ہیں کہ جو والیانِ ریاست اور صاحب جاکداد تھے۔
یہ کی بھی صورت میں اس بعاوت میں شریک ہونانہیں چاہتے تھے کہ جس کی کامیابی کے
بارے میں شبہات تھے۔اس لئے ان میں کچھ نے دورر ہتے ہوئے حالات کا جائزہ لیا،اور
جب دیکھا کہ بعاوت کی کامیابی کے امکانات نہیں ہیں تو انہوں نے کھل کر کمپنی کی جمایت کر
دی۔ان میں سے بچھ کوائد ازہ تھا کہ کپنی کی فوجی طاقت بہت مضبوط ہے اور اسے شکست
نہیں دی جاسکتی ہے اس لئے انہوں نے شروع سے ہی کمپنی کی جمایت کی اور ہر طرح سے
اس کی مدد کی۔

ان کے ساتھ ہی ایک جماعت وہ تھی جو بھی تھی کہ چونکہ انگریز متمدن اور ترقی یا فتہ ہیں۔اس لئے اگر ہندوستان میں ان کی حکومت رہی تو اس سے ملک کو فائدہ ہوگا، یوں اس کی ترقی کے رائے کھل جائیں گے۔

1857 کے ہنگامہ کے خاتمہ کے بعد برطانوی حکومت نے خاص طور سے ان افراد کونواز اکہ جنہوں نے ان کی حمایت کی تھی۔ ملکہ وکٹوریہ نے خاص طور سے اپنے معافی کے اعلان میں اس کا اظہار کیا کہ آئندہ برطانوی حکومت کی ریاست کو ضبط نہیں کرے گی۔ اس کے بعد افراد کو جائدادیں اور خطابات دیئے کہ جنہوں نے کسی نہ کسی صورت میں ان کا ساتھ دیا تھا۔

بغاوت کے خاتمہ کے بعد حکومت کے ایک حلقہ کی جانب سے کہا گیا کہ اس کو شروع کرنے والےمسلمان تھے، جب کہ ہندوان کے فریب میں آ گئے۔اس لئے خاص طور پرمسلمانوں کومور دِالزام تھمبرا کریہ ثابت کرناتھا کہ یہ بغاوت ہمہ گیراور ملک گیز ہیں تھی، بلکہ ایک مخصوص گردہ نے کی جومسلمان تھے۔

سرسیدنے جہال''اسباب بغاوت ہند'' میں بغاوت کے پس منظر کے بارے میں انہوں وہیں انہوں نے ''سرکٹی بحور'' میں باغیوں پر تنقید کی ہے۔ بحیثیت کمپنی کے ملازم کے انھوں نے اس کا ساتھ دیا اور انگریزی عہدے داروں کی حفاظت کی۔ بعد میں انہوں نے ''مالات وواقعات خیرخواہانِ مسلماناں'' کے نام کے مضامین کا ایک سلسلہ لکھا جس میں اس تاثر کومٹانے کی کوشش کی کہ بغاوت کے ذمہ دار صرف مسلمان تھے۔ ان مضامین میں

انہوں نے بیٹابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ بحثیت اہل کتاب مسلمان ان کی عزت کرتے ہیں اور ان کی حکومت کو تسلیم کرتے ہیں۔ اس لئے جہاں پچومسلمانوں نے بغاوت میں حصہ لیا۔ وہاں وہ مسلمان بھی تھے کہ جنہوں نے اگریزوں کی مدد کی۔ انہوں نے ان مسلمانوں کے ناموں کی تفصیل دی ہے اور ساتھ ہی میں ان القابات اور خطابات کا ذکر کیا ہے کہ جو برطانوی حکومت نے انہیں دیئے تھے۔ ان میں خلعت ، زمین ، جا کیر، پنشن ، اور خدمات کے اعتراف میں سرمیفیکیٹ شامل تھے۔

مرسیدان لوگوں کے لئے نمک حلال، جانثار،اورحکومت کے خیرخواہ کے الفاظ استعال کرتے ہیں۔ جب کہ باغیوں کے لیے کمید،نمک حرام اور بدمعاش کی اصطلاحات استعال میں لاتے ہیں۔

اگر چیشن ازم کے تحت جب تاریخ کا از سر نو جائزہ لیا گیا تو غدر کو جنگ آزادی کہا گیا اور انگریز ہیروز کی جگہ ہندوستانی ہیروز نے لے لی کہ جنہوں نے جنگ آزادی میں قربانیاں دی تھیں۔گراس نئی تاریخ میں ان افراد کا احتساب نہیں کیا گیا کہ جنہوں نے انگریزوں کی حمایت کرتے ہوئے اپنے ہی لوگوں کے قبل عام میں حصہ لیا تھا۔اس سلسلہ میں اکثر یہ دلیل دی جاتی رہی کہ اس وقت نیشنل ازم یا حب الوطنی پوری طرح سے نہیں انجری تھی اس لئے لوگوں میں وفاداری کا جذبہ زیادہ گہرا تھا کہ جس کی وجہ سے وہ کمپنی کے حمایتی رہے۔

احتساب کے نہ ہونے کا نتیجہ یہ ہوا کہ امراء اور زمینداروں کے وہ خاندان کے جنہوں نے کمپنی کی وفاداری کی اور اس سے مراعات و جا کداد حاصل کیں۔ وہ ہندوستان کے معاشر ہے میں باعزت بن کر امجر ہے اور آزادی کے بعد بھی ان خاندان کے افراد نے بیار ہے گئے آجارہ واری قائم رکھی۔ آج پاکستان کی سیاست میں ان کا اثر و دخل بڑا مضبوط ہے۔ اور آج بھی بیا ہے مفادات کے تحفظ کے لئے اپنی وفاداریاں بدلتے رہتے ہیں۔ ان کے لیے آج امر کی امپیریل ازم کا حامی ہونا باعث شرم نہیں بلکہ باعث فخر ہے۔ کہا جاتا ہے کہ 1857 کی جنگ جدید اور قدیم نظریات کے درمیان تصادم کھا۔ جس میں انگریز جدید قوتوں کی نمائندگی کررہے تھے، جب کہ باغی روایت پہند تھے۔

اگر چہ بیددرست ہے کہ کمپنی نے بہت ی فرسودہ روایات کا خاتمہ کیا تھا۔ مثلاً سی، یا بیوہ کی شادی وغیرہ۔ مگراس تحریک میں لوگوں کے ذہن کو تیار کرنے میں راجہ رام موہن رائے کی تحریک برهموسان کا بڑا حصہ تھا۔ باغیوں میں بھی دونوں خیالات کے لوگ تھے، اگرایک طرف وہ طبقہ تھا کہ جو فرسودہ روایات کو باقی رکھنا چاہتا تھا۔ تو دوسری طرف دبلی کے وہ باغی طرف وہ طبقہ تھا کہ جو فرسودہ روایات کو باقی رکھنا چاہتا تھا۔ تو دوسری طرف دبلی کے وہ باغی اس دستور میں بادشاہ کے اختیارات محدود کر کے اسے دستور کے تابع کر دیا تھا۔ بیوہ تحریک تھی جواس وقت یورپ میں 1840 اور 1848 اسے دستور کے تابع کر دیا تھا۔ بیوہ تحریک تھی جواس وقت یورپ میں انجری تھی اور دستوری بادشاہت کے قیام کے لئے جدو جہد کی تھی۔ اس لئے بنہیں کہا جاسکتا کہ اس تحریک میں مراہنما تبدیلی کے خواہش مندنہیں تھے اور پرانے لئے منہیں کہا جاسکتا کہ اس تحریک کے تمام راہنما تبدیلی کے خواہش مندنہیں تھے اور پرانے لئے منہیں کہا جاسکتا کہ اس تحریک کے تمام راہنما تبدیلی کے خواہش مندنہیں تھے اور پرانے لئے منہیں کہا جاسکتا کہ اس تحریک کے تمام راہنما تبدیلی کے خواہش مندنہیں تھے اور پرانے لئے منہیں کا احیاء چاہتے تھے۔

#### ایک تهذیب کی موت

1639 میں جب مغل شہنشاہ شاہجہاں نے ایک ئے شہر کی بنیاد ڈالی، تو اس وقت مغل سلطنت اپنے عروج پڑھی، اس کی شان وشوکت کی جھلکیاں اس کی عمارتوں سے ظاہر ہور ہی تھی، یہ عمارتیں اب اکبر کے دور کی طرح مضبوط اور طاقت ورنہیں رہیں تھیں، اب ان بین نفاست، خوبصورتی اور نزاکت آگئ تھی۔ شاہ جہاں ایک ایسا شہر بسانا چاہتا تھا تو مغل سلطنت کی طاقت وقوت اور خوبصورتی کا سنگم ہو، ایک مثالی شہر کہ جس کی عمارتیں ایک بردھتی اور تھیلتی تہذیب کوفروغ دے کیس اور اسے اپنے اندر سموسکیں۔

شاہی رہائش گاہ لال قلعہ تھی ، جے سرکاری دستاویزات میں '' قلعہ مبارک' کھھا گیا۔ بیا یک الیک الیک مارت تھی کہ جس کا تعلق خاص وعام دونوں سے تھا۔اس میں دربارعام، جھروکہ درشن ، اور نقار خانے نے ساتھ ساتھ دربار خاص ، بارہ دریاں ، باغات ، برج ، موتی مسجد ، اور حرم سرائے تھا۔ قلعہ شاہی دبد بہ ، رعب اور اقتدار کی علامت تھا۔اس کی فصیلوں کے اندر جوسر گرمیاں تھیں ، لوگ دور سے ان کے بارے میں قیاس آرائیاں کرتے تھے۔ جب خبرین نہیں ملتی تھیں تو بازاروں میں افواہیں گردش کرنے گئی تھیں۔

قلعہ کے باہر جامح مجدتھی ، ندہب وعقیدت کی علامت۔ بعد میں شاہی بیگات اورامراء نے مساجدتقیر کرائیں تا کہان کی ندہبی عقیدت کا اظہار ہو،ان میں فتح پوری مبحد، اکبر آبادی مسجد، اورنگ آبادی مسجد اور سنہری مسجد شامل تھیں۔ ان کے علاوہ محلوں اور بازاروں میں مساجد کی تغییرات ہوتیں تھیں۔

شہر کی رونق بازاروں سے ہوتی ہے کہ جہاں خرید وفروخت کے لئے لوگ جمع ہوتے ہیں، لہذا شاہجہاں آباد کے فیض ہوتے ہیں، لہذا شاہجہاں آباد کے فیض بازار، اردو بازار، خانم کا بازار، خاص بازار کے علاوہ ہراہل حرفہ و پیشہ کے بازار کے سُرین

سب میں مشہور چاندنی چوک تھا کہ جس کے بارے میں وہ سب رطب اللمان ہیں کہ جنہوں نے اسے دیکھا تھا،اس میں بننے والی نہر پشت،اس کے دونوں چانب درختوں کی قطاری، سرسید نے اس کے بارے میں لکھا ہے کہ:''خوبی اورخوشنمائی اس کی بیان سے باہر ہے۔ آ دمی کی طاقت نہیں کہ بیان کر سکے۔تیسر سے پہرکواس چوک میں عالم طلسمات ہوتا ہے۔ اکثر جوانان جواں دار اور امراء اور شاہراد سیر وتماشے کوآتے ہیں اور سیر کرتے پھرتے ہیں۔''(1)

وقت کے ساتھ ساتھ اس کے گلی کو ہے، محلے اور کٹرے اپنی خصوصیات کی وجہ سے مشہور ہوتے چلے گئے۔ اہل حرفہ وصنعت نے شہر کو دور دور تک مشہور کیا۔ علماء، شعراء، مصور، خوش نولیس، موسیقار اور رقاصوں نے شہر میں دکش اور جاندار کلچر کوفر وغ دیا۔

اگرشا بجہاں آباد، جوعام لوگوں کے لئے دتی رہا، نادرشاہ اوراحمہ شاہ ابدالی کے حملوں میں برباد ہوا، گرراس نے جلد ہی دوبارہ سے اپنی زندگی کو بحال کرلیا۔ جب 1803 میں یہاں انگریز آئے اورشہر پر قابض ہوئے تو اس کے بعد سے بادشاہت سمٹ کرلال قلعہ میں محدود ہوگئ، اقتد ارکمپنی بہادر کے پاس آگیا۔ اس صورت حال نے لوگوں کی نظر میں بادشاہ اور قلعہ کے بارے میں تصورات بدل دیۓ۔

مغل بادشاہ کے پاس اب نہ تو سیاس طاقت تھی، اور نہ اقتدار، الہذا قلعہ بھی سیاست واقتدار کی علامت نہ رہا۔ اس کے بجائے اب قلعہ معلی مغل تہذیب اور کلچر کی علامت بن گیا۔ دتی والوں کے لئے قلعہ ماضی کے ورثہ کے سنجالے ہوئے اسے زندہ رکھے ہوئے تھا۔ یہ عہد مغلیہ کا کلچر تھا جس کی تشکیل میں ہندوستان کے سب ہی لوگوں نے حصہ لیا تھا۔ سیاست واقتدار کی شان وشوکت اور ہیبت تو جاتی رہی تھی ، مگر جاتی ہوئی تہذیب کی نفاست اور زمگینی ابھی باتی تھی۔ سیاست واقتدار کے تھونے کے بعد، تہذیب وکلچر نے اس خلاکو پُر کر رکھا تھا۔

آخری مغل بادشاہ بہادرشاہ ظفر اپنی محدود آمدنی کے باوجود کہ جواسے ایسٹ انڈیا سمپنی سے بطور وظیفہ لمتی تھی، جے مغل دستاویز ات میں خراج کہا جاتا تھا، قلعہ معلیٰ کی ساکھ کوسنجالے ہوئے تھا۔ دربار میں اب تک اکبر کے عہد کے قائم شدہ ادب، آ داب کا خیال رکھا جاتا تھا۔ بادشاہ اپنے معمولات کو پابندی ہے ادا کرتا تھا۔ قلعہ معلیٰ میں بادشاہ کی حثیت ایک بڑی حثیت ایک بڑی حثیت ایک بڑی حثیت ایک بڑی ایک بڑی تعداد آباد تھی ، ایک تخیینہ کے مطابق بی تقریباً تین ہزار ہوں گے۔ان کا خرچہ بادشاہ کے ذمہ تھا، جوانہیں پابندی سے نہیں ملا کرتا تھا۔ اس لئے ان کی بڑی تعداد غربت و مفلسی اور ننگ دتی کی زندگی گذار نے پرمجبورتھی۔ان لوگوں کوقلعہ سے باہر جانے کی اجازت نہیں تھی۔اس لئے ان کا زیادہ وقت بریکاری اور فضول مشاغل میں صرف ہوتا تھا۔ (2)

د تی والوں کے لئے قلعہ معلیٰ کلچرل سرگرمیوں کا مرکز تھا'' بزم آخر'' کے مصنف نے اس دور کے بارے میں جو پچھکھا ہے، اس سے قلعہ کے کلچر کا انداز ہوتا ہے۔ بادشاہ کا جلوس، جشن، رت جگا، اور تقریبات کہ جن میں نوروز، محرم، آخری چہار شنبہ، رجب، شب برات، عیدین، دسہرہ، دیوالی اور ہولی، کیکن ان سب میں مشہور تھا'' پھولوں والوں کی سیر'' طہیر دہلوی نے اس کے بارے میں لکھا ہے کہ:'' ایسا میلہ میری نظر نے ہیں گذرا۔''(3) قلعہ معلیٰ میں بولی جانے والی اردواب معیاری بن گئ تھی۔ خاص طور سے خواتین کی بول چال، محاورے، اور کہاوتیں بطور سند استعال ہوتی تھیں۔ یہاں ہونے والے

مشاعروں میں غالب، مومن، فراق، آزردہ، اور وحشت مشہور تھے۔ داغ کی شاعرانہ تربیت میں بھی قلعہ معلی کا ہاتھ تھا۔ تربیت میں بھی قلعہ معلی کا ہاتھ تھا۔ قلعہ معلی سے باہر شہر میں اشرافیہ کا کلچرتھا۔ شعر و شاعری، موسیقی، مصوری، خطاطی، رقص وسرود کے ساتھ ساتھ سیر و تفریح اور دوست واحباب کی محفلیں تھیں۔ اشرافیہ

کے نو جوانوں کی روزمرہ کی زندگی کے معمولات کیا تصاس کا ذکرظہیر دہلوی نے اس طرح کیا ہے:

کیا ہے: نو بجے صبح کے بعد دوست احباب فراہم ہوتے تھے اور اکثر طالب علم بھی

تو بیجی خ کے بعد دوست احباب فراہم ہوتے تھے اور اکثر طالب ہم ہی ہمارے پاس آتے ہی تھے۔دو گھنٹے کامل درس وقد رکسی کاشغل رہتا۔اس اثنا میں شعراشعار کا بھی تذکرہ ہوجاتا تھا۔ ددادین فارس اور تذکرہ جات کی اشعار خوانی رہتی تھی۔ گھنٹہ دو گھنٹہ استراحت کر کے بیدار ہوتا تھا۔ پھراحباب محلّہ آ بیٹھتے تھے۔ گنجفہ، چوسر کاشغل رہتا تھا۔ پانچ بیکے دن کے گھوڑے پرسوار ہوکر بازار کی سیرکو چلا جاتا تھا۔ بھر

احباب کا مجمع رہتا تھا ہرطرح دکی دگی رہتی تھی۔ایک دوستار نواز آجاتے تھے۔ستار،طبلہ وغیرہ سے دل کوفرحت ہوتی تھی .....کوئی بدوضع ، بدپیشہ، بدمعاش ہماری صحبت میں باریاب نہ ہوتا تھا۔(4)

اباس تہذیب کو پھھ کھی کہو۔ زوال شدہ، پس ماندہ، جا گیردارانہ، یا طبقاتی، گر یہ ایک تہذیب تھی، اگر چہ اس نے ساج کو ایک جگہ تھہرا رکھا تھا۔ گر اس میں شائنگی، نفاست، سلقہ، ادب آ داب، رواداری، لحاظ اور مروت تھی۔ یہ وہ تہذیب تھی کہ جس کی تحییل میں ہندووک اور مسلمانوں کا اشتراک تھا۔ یہ گنگا جمنی تہذیب تھی، ای تہذیب کے رشتہ میں دتی والے ایک دوسرے سے جڑے ہوئے تھے۔ دتی کی اشرافیہ اپنے حالات سے مطمئن تھی۔ ان کا گذارہ وظیفوں اور جا گیر کی آمدنی سے خوب ہوجاتا تھا۔ جب دتی پرائگر بروں کا قبضہ ہواتو انہیں ان کا آنا نا گوار نہیں ہوا۔ انہوں نے نئی صورت حال کوخوشی سے تسلیم کرلیا۔ قبضہ ہواتو انہیں ان کا آنا نا گوار نہیں ہوا۔ انہوں نے نئی صورت حال کوخوشی سے تسلیم کرلیا۔ ان میں سے کئی لوگ کمپنی بہادر کی ملازمت میں بھی چلے گئے۔ آنے والے انگر بربھی دتی اور ہندوستان کے کلچر سے متاثر ہوئے اور انہوں نے اسے اپناتے ہوئے بہیں شادیاں کیس، حرم رکھے، حقہ بیمیا شروع کر دیا، موسیقی ورقص سے لطف اندوز ہوئے، فاری اور اردو میں شاعری بھی شروع کردی۔ شایدا یک اور انٹوگی کی ابتدائی ہو

جب مئی 1857 میں میرٹھ سے باغی دلی آئے، تو اشرافیہ کو ان کی آ مد نا گوار گذری، کیونکہ انہوں نے ان کی روزمرہ کی زندگی کے معمولات میں خل اندازی کی تھی۔ ان مہذب لوگوں کے لئے باغی گنوار، اجڈ اور غیر مہذب سے یہ مغل تہذیب اور اس کی صدیوں کی روایات کو پامال کر کے صدیوں کی روایات سے واقف نہیں سے انہوں نے قلعہ معلیٰ کی روایات کو پامال کر کے رکھ دیا۔ انہوں نے قلعہ کے باغات میں درختوں سے گھوڑ ہے باندھنا شروع کر دیے، بہنہ لال پردے سے گذرتے ہوئے اپنے ہتھیار رکھتے سے اور نہیں ادب آ داب وتسلیمات کا خیال رکھتے سے اور تو اور یہ بادشاہ کی تکریم و تعظیم کے بجائے اسے اکثر ''او بڈھے'' کہہ کر خیال رکھتے سے اور ور شدکا خاتمہ کر دیا کہ مخاطب کرتے سے ۔ چندہی دنوں میں انہوں نے ان مغل روایات اور ور شدکا خاتمہ کر دیا کہ جس کی حفاظت قلعہ معلیٰ اور اس کے باس کر رہے سے ۔ ان میں اکثر یت پور بیو تو جیوں کی حق علی و جبائی لہجہ میں بات حقی، جو گنگا و جمنا میں دھلی صاف ستھری اور نازک اردو کے بجائے دیہاتی لہجہ میں بات

چیت کرتے تھے، جو درباریوں اور اہل اشرافیہ کے کانوں پرگراں گذرتی تھی۔ دتی میں باغیوں کی آمد نے قلعہ معلی اور دتی کی تہذیب پرحملہ کیا، یہ ایک بڑا المیہ تھا، یہ بھی ایک بغاوت تھی،اس تہذیب کےخلاف جےصدیوں سے اشرافیہ نے پروان چڑھایا تھا۔

بعاوت ن المحریب عدات سے سدیوں ہے اسرایہ ہوا تھا۔ جب انگریزوں نے دتی کوفتح کیا توالیہ طرف تولوث مار کاسلسلہ شروع ہوا قبل وغارت گری اور پھانسیوں نے شہر کی فضا کوسوگوار کر دیا۔ اس پربس نہیں ہوا۔ شہر خالی کرالیا گیا۔ اس کے بعداس کی ممارتوں کو مسار کیا گیا، تا کہ ان سے لوگوں کے لگاؤاور تعلق کوختم کیا جائے۔ قلعہ علی کوفوجی ہیڈ کواٹر بنا کراس کی ساجی اور کلچرل حیثیت کوختم کر دیا گیا۔ جامع مجد میں فوجی کیمپ بن گیا۔ دتی کی معجدیں ویران ہوگئیں۔ بازار اجر گئے۔ باغات بے آب وگیاہ ہوگئے ظہیر دہلوی لکھتے ہیں کہ:

> '' کا بلی دروازے سے لے کر قلعہ تک اور دریبہ سے لے کر قلعہ تک اور جامع مبحد سے لے کر دبلی دروازے تک، بلاتی بیگم کا کوچہ، خانم کا بازار، خاص بازار، خاں دوراں خاں کی حویلی سے دریا گئے تک ہزار ہا مکانات منہدم اور مسار کر دیئے گئے۔ دتی کا چبوترہ بنا دیا گیا۔''(5)

غدر یا بغاوت کا خاتمہ ہوگیا۔ جواس سے گذر سے ان کے دلوں پر گہرے زخم سے سے سے بیز نہ وقت گذرنے کے ساتھ ساتھ چھے رہے، اندر ہی اندر رستے رہے۔ انہیں ڈھک کررکھا گیا تا کہ ندان کود یکھا جاسکے اور ندان کی تکلیف کومسوس کیا جاسکے کون تھا، جو اس عہد برطانیہ میں اس المیہ کی تاریخ لکھتا؟ 1857 کا المیہ تو صرف انگریز وں کا تھا، جو اس ہنگامہ میں مارے گئے تھے۔ ہندوستان کے لوگ اپنے زخموں اورغم واندوہ کو خاموش سے چھپائے ہوئے تھے۔ ہاں بیضرور ہوا کہ حاتی، داغ، آزردہ، اور میرمہدی مجروح نے دلی کا مرشد کلھا۔ غالب نے اپنے خطوط میں لوگوں کو اپنے رنج وغم اوراداس سے آگاہ کیا۔ مگر اس بغاوت میں ہندوستانیوں پر کیا بیتی، تاریخ کو اس پر خاموش کردیا گیا۔

خواجہ حسن نظامی 1878 کو پیدا ہوئے۔ بغادت کو گذرے بائیس سال ہو چکے تھے۔اس عرصہ میں دتی دوبارہ سے آباد ہوگی تھی۔ مگراب میں مغلوں کا شاہجہاں آباد نہیں تھا۔ اس کی کو کھ ہے جنم لینے والی ایک اور دتی تھی۔ 1857 کی خوں ریزی ہے گزرنے والے کچھ لوگ ابھی زندہ تھے۔ ایک انقلاب تھا جو گذر گیا۔ دتی کی اشرافیہ اور اس کا کلچر یادوں میں باقی رہ گیا۔ خواجہ حسن نظامی نے ہوش سنجا لئے کے بعد یقیناً بزرگوں ہے اس حادثہ کے بارے میں بہت کچھ سنا ہوگا۔ آگے چل کر انہوں نے اور معلومات اسمحی کیس، اور جب منفرز' پر لکھنا شروع کیا تو دوبارہ ہے اس کی یاد ذہنوں میں تازہ کر دی۔ انہوں نے تاریخ اور افسانہ کی آمیزش سے 1857 کے المیہ کی جو تصویر کشی کی، اس نے اس واقعہ کوایک نیا رنگ دیا۔ ان کی، ان تحریروں میں جاتی ہوئی تہذیب کی کہانی بھی ہے اور ختم ہوتے ہوئے شاہی خاندان کا المیہ بھی ہے۔

تاریخ میں یہ ہوتارہ ہے۔ کی بڑے فساد، بغادت یا خانہ جنگی کے بعد نہ صرف ساجی وسیاسی روایات ٹوٹی ہیں، امن وامان تباہ ہوتا ہے، نظم وضیط ختم ہوجا تا ہے، بلکہ عزت و آبرو، خاندانی حسب ونسب، یہ سب پامال ہو جاتے ہیں۔ جب ہنگامہ ہوتا ہے تو امیر و غریب کا فرق مث جا تا ہے۔ تہذیب و شائسگی کی تمام علامات ختم ہوجاتی ہیں۔ ایسے میں ایک ہی خواہش رہ جاتی ہے کہ زندگی کو کیسے بچایا جائے۔ فسادات میں ان لوگوں سے بھی ایک ہی خواہش رہ جاتی ہے کہ ذندگی کو کیسے بچایا جائے۔ فسادات میں ان لوگوں سے بھی واسطہ پڑتا ہے کہ جو حالات سے فائدہ اٹھاتے ہوئے بے دحمی کا مظاہرہ کرتے ہیں، واسطہ پڑتا ہے کہ جو حالات سے دور ہوجاتے ہیں اور وہ بھی ہوتے ہیں کہ جو جان پر کھیل کر مصیبت زدوں کی مدد کرتے ہیں۔

خواجہ حسن نظامی نے غدر پر جو کہانیاں کھیں، ان میں بید ڈرامے ہیں۔ ان کے اکثر مرکزی کردار مغل شاہی خاندان کے شنرادے اور شنرادیاں ہیں۔ بیدہ لوگ تھے کہ جو قلعہ معلی اور مغل تہذیب کے وارث تھے۔ نازوں میں پلے ہوئے، ادب آ داب کے کلچر میں رہے ہوئے، دوب آ داب کے کلچر میں رہے ہوئے، جب امارت سے خربت میں آتے ہیں، عروج سے زوال کود کھتے ہیں، تو میں اسے ایک المید کی تشکیل ہوتی ہے۔

جب احکامات دینے والے، حکم بجالانے والے بن جا کیں، جن کی خدمت پر نوکر وخادم اورلونڈیاں تھیں، اب وہ خود خدمت کرنے والے ہوجا کیں۔ جو دولت وشان و شوکت کے عادی تھے، وہ مفلسی اورغربت سے دوجار ہوں، تو یہ کہانیاں پڑھ کراور س کر دل افسردہ ہوجاتا ہے۔زوال کی بھی تہذیب کا ہو،اس کا بیان دلوں کوغم آلود ضرور کرتا ہے۔ '' بیگمات کے آنسو'' میں انہوں نے مخل شنرادیوں اور شنرادوں کے دکھ بھرے حالات ککھے ہیں، جو قلعہ معلی کو چھوڑنے کے بعد دربدر مارے پھرے۔ان میں بھکاری شنرادہ، دکھیا شنرادی عمکین شنرادی، خانسامان شنرادہ اور بنت بہادر شاہ قابل ذکر ہیں۔

جب 1857 کے ہنگامہ کے بعد سلاطین اوران کے خاندان والے، لال قلعہ سے نکل کرعملی دنیا میں آتے ہیں تو انہیں زندگی کا ایک نیا تجربہ ہوتا ہے۔قلعہ کی محفوظ اور پرامن زندگی کی بجائے ، وہ اس وسیع وعریض دنیا میں خودکو بے یارو مددگار پاتے ہیں۔شاہی خاندان کے فرد ہونے کی وجہ سے بیلوگ کام کاج اور کسی بھی ہنر سے بے خبر تھے۔اس لئے جب زندگی گذار نے کے لئے انہیں تلاش معاش کا مرحلہ پیش آیا، تو انہیں معمولی ملاز متیں اضتیار کرنا پڑیں عملی زندگی میں ان کا حسب ونسب ان کے کسی کا منہیں آیا۔

خواجہ حسن نظامی کی ان تحریوں میں انسانی المیہ ہے، اس میں اس تہذیب کی موت کا نوحہ ہے جے انقلاب نے تم کردیا تھا۔ ان کا کارنامہ یہ ہے کہ انہوں نے قلعہ معلی اور اس کی تہذیب کے مثبتے آٹاروں کو دوبارہ سے زندہ کیا۔ بھولی ہوئی یا دوں کو ابھارا۔ اس کے بعد تاریخ داں آئے جنہوں نے 1857 کی نامکمل تاریخ کو دستاویز کی مدد سے کممل کرنے کی کوشش کی۔

#### حوالے

- 1- سرسيداحدخال: آ خارالصنا ديد، كرا چي 1966، ص 187
- 2- مبارك على ، آخرى عهد مغليه كا مندوستان ، لا مور ، يا نجوال ايديشن 2002 م م
- 3- تفصیل کے لئے دیکھئے، برم آخر، مولفہ: منٹی فیض اللہ دہلوی، مجلس ترقی ادب لاہور 1965
- ظہیر دہلوی: 7 5 8 1ء کے چٹم دید حالات، المعروف داستان غدر، لاہور 2002مب73
  - 4- ظهيرد بلوي م 19،18
  - خواجه حسن نظامی: 1857: مجموعه خواجه حسن نظامی، سنگ میل لا بور 2007

# مسلم لیگ کے بدلتے چہرے

2006 میں مسلم لیگ کی صد سالہ تقریبات کے موقع پر ایک بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ کون کی مسلم لیگ کی صد سالہ تقریبات کے موقع پر ایک بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ کون کی مسلم لیگ کے جس نے تحریک پاکستان میں میں اپنی مدت یا کا رنامہ پورا کر کے ختم کر دی گئی تھی۔ پاکستان کے قیام کے بعد، جونی مسلم لیگ وجود میں آئی، ابھی اس کوزیادہ عرصہ نہیں گذرا تھا کہ اس میں تقسیم ہونا شروع ہوگئی، اور اب بیبتانا کہ بہت مشکل ہے کہ کون کی مسلم لیگ اصلی ہے اور کون کی جعلی ؟

سیای پارٹیال وقت کے ساتھ بدلتی رہتی ہیں،ان کا موقف اور منثور بھی بدلتارہتا ہے تاکدان کو حالات کی ضرورت کے مطابق ڈھالا جاسکے۔مگر یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا سیاسی پارٹیول کورا ہنماؤں اور لیڈروں کے مفادات کے مطابق بدلنا چاہئے یا عوام کی ضروریات کے تحت ؟اگراس بنیاد پر سلم لیگ کے بدلتے چروں کود یکھا جائے تو صاف نظر آتا ہے کہ تقسیم بھی را ہنماؤں کے مفادات کے تحت ہوئی، اوراس کی تبدیلی بھی ان ہی کی ضروریات پوری کرنے کے لئے ہوئی۔جس نے پارٹی کے بدلتے چرے کوداغ داراور مسخ کردیا کہ اس کا بیجاننا مشکل ہوگیا ہے۔

اگر ہم تقسیم سے پہلے کی سیاست اور تحریک آزادی کا تجزیہ کریں تو اس میں ہمیں تین عوالی نظر آتے ہیں کہ جنہوں نے تحریک کو تقویت دی اور اسے آگے بر حمایا۔ اول، برطانوی حکومت کے قیام نے جو دستوری حقوق دیئے تھے، ان کے تحت یہاں جماعتوں اور افراد نے ، اپیلوں، ریز دلوشنوں ، اور درخواستوں کے ذریعہ اپنے مطالبات پیش کئے، اس عمل میں انہوں نے حکومت برطانیہ سے ممل وفا داری کا ظہار کیا۔

کیکن تقسیم بنگال (1905) کے بعد جب اپیلوں اور درخواستوں کے ذریعیہ

مطالبات نہیں مانے گئے تو اس وقت چندگر و پوں نے تشدد کی راہ کو اختیار کرتے ہوئے،
حکومت اوراس کے عہدے داروں کے خلاف دہشت گردی کو استعال کیا۔ اس میں زیادہ تر
تعلیم یافتہ نو جوان تھے، جو شاید برمنی، اٹلی، اور روس کی خفیہ انجمنوں اور ان کی کارروائیوں
سے متاثر تھے، اور ان پر عمل کر کے دباؤ کے تحت اپنے حقوق حاصل کرنا چاہتے تھے۔
تیسرے مرحلہ میں عدم تشدد کی پالیسی کو اختیار کیا گیا، کہ جس میں ہڑتال، برطانوی مال کا
بائیکا ہے، مظاہرے، اور جلیے وجلوس شامل تھے، کیونکہ اس نظریہ کے حامیوں کا خیال تھا کہ
بائیکا ہے، مظاہرے، اور جلیے وجلوس شامل تھے، کیونکہ اس نظریہ کے حامیوں کا خیال تھا کہ
برمجوز نہیں کیا جاسکتا ہے۔ اس
لیکن درحقیقت تینوں عوامل نے تحریک آزادی کو کسی نہ کی شکل میں مضبوط کیا،
لیکن درحقیقت تینوں عوامل نے تحریک آزادی کو کسی نہ کی شکل میں مضبوط کیا،
لیکن درحقیقت تینوں عوامل نے تحریک آزادی کو کسی نہ کی شکل میں مضبوط کیا،
لیکنا آزادی کے حصول میں ان تینوں ہی عوامل کا دخل تھا۔

ہندوستان میں مسلمان کمیونی نے 1885 میں کانگریس کے قیام پراس میں حصہ نہیں لیا، اور سرسید کے مشورہ پر سیاست سے دور رہنے کا فیصلہ کیا، لیکن 1905 میں تقسیم بنگال نے ان کے رویے کو بدلا، اس لئے جب بیاطلاع ملی کہ برطانوی حکومت ہندوستان کے ۔ لئے نئی دستوری اصلاحات لارہی ہے تو انہوں نے اکتوبر 1906 میں ایک وفدگی شکل میں وائسرائے سے ملاقات کی، جو'دشملہ ڈیوٹیشن' کے نام سے مشہور ہوا، جس میں وائسرائے نے جداگا نہانتخابات بی خور کرنے کا وعدہ کیا۔

اس پی منظر میں دئمبر 1906 میں جب ڈھا کہ میں محمد ن ایجیشنل کا نفرنس کا اجلاس ہوا کہ جس میں تین ہزار مندو مین شریک تھے، تو اس کا فائدہ اٹھاتے ہوئے ایک علیحہ ہ میں میں میں میں ہوا کہ مسلمانوں کی ایک علیحہ ہ جماعت قائم کرنی چاہئے۔ پارٹی کے جن اہم مقاصد کا اعلان کیا گیا، ان میں حکومت سے وفا داری مسلمانوں کے مفادات کا تحفظ اور دوسری کمیونٹیز سے اچھے تعلقات شامل تھے۔

بقول حزہ علوی ڈھا کہ ہے مسلم لیگ کوعلی گڑھ کی پارٹی نے ہائی جیک کرلیا، اور اسے علی گڑھ کے پارٹی نے ہائی جیک کرلیا، اور اسے علی گڑھ لیے ، اور جدید تعلیم یا فتہ گروہ کا جماعت پر قبضہ ہوگیا، لیگ کے نئے دستور میں، اس کی ممبر شپ کومحدود رکھا گیا،

تا کہاں کوایک محدود طبقے کے مفادات پورے کرنے کے لئے استعال کیا جائے۔

کانگرس اور مسلم لیگ میں ایک بڑا فرق بیر تھا، کہ کانگرس میں ہر مذہب و ذات اور نظر یہ کے لوگرس اور مسلم لیگ میں ایک بڑا فرق بیر تھا، کہ کانگرس میں ہر مذہب و ذات اور نظر یہ کے لوگ شامل تھے جب کہ سلم لیگ میں صرف مسلمان ارکان تھا سی وجہ سے اس کے کر دار میں ابتداء ہی سے فرقہ واریت آگئ تھی۔ اگر چہ بیضرور تھا کہ لیگ کاممبر دوسری سیاسی جماعت کاممبر بھی ہوسکتا تھا۔ اس کچک سے صاف ظاہر ہے کہ لیگ میں ابھی تک وہ قوت و تو انائی نہیں تھی کہ وہ اپنے ممبران کے تمام سیاسی مقاصد کو پورا کر سکے۔ ابھی تک اس کا دائر ہ کا رمحد و د تھا اور ایک محدود طبقے کے لئے ہی وہ مفید تھا۔

قائداعظم محم علی جناح، جو کاگرس اور لیگ دونوں کے ممبر سے، انہوں نے 1916 میں کھنومعا ہدے میں اہم کردارادا کر کے دونوں جماعتوں کو قریب لانے کی کوشش کی۔ گربہلی جنگ عظیم کے خاتمہ پر جب خلافت کمیٹی بی، اوراس کی را ہنمائی میں خلافت کمریک شروع ہوئی، کہ جو کاگرس کی نان کوآپیش سے مل گئ، تو اس نے ماحول میں مسلم لیگ پس منظر میں چلی گئ، خلافت تحریک نے فرجی نعروں اور جذبات کے سہارے مسلمان کیے فرخ ب ابھارا، گر جب 1924 میں ترکی نے خلافت کا خاتمہ کردیا، اور یہ تحریک بھی بعضوانیوں کے سامیہ میں ختم ہوگئ تو اس کے بعد ہندوستان میں فرقہ وارانہ تحریکوں کا برعنوانیوں کے سامیہ میں ختم ہوگئ تو اس کے بعد ہندوستان میں فرقہ وارانہ تحریکوں کا بردست ابھار ہوا، ان حالات میں مسلم لیگ پس پردہ ہی رہی، یہاں تک کہ 1937 کے ایکشن میں اسے ناکامی کا سامنا کرنا ہوا۔

1937 کے الیکش اور کا نگرس کے رویہ نے مسلم لیگ کواس بات پرمجبور کردیا کہ اپنا محدود کر دارختم کر کے خود کوعوا می بنائے ،اس لئے یہ مسلم لیگ کا دوسراروپ تھا کہ جس میں اس کی لیڈرشپ تعلیم یافتہ اور بڈل کلاس لوگوں میں تھی، مگر وہ اب پارٹی کولوگوں تک لیے جانا چاہتے تھے تا کہ ان کے دباؤ اور شرکت پر وہ اپنے مطالبات پورے کرائیس لے جانا چاہتے تھے تا کہ ان کے دباؤ اور شرکت پر فعالی بازی، اور شعروشاعری کا تھا کہ جن ذرائع کے تحت مسلم لیگ کو عام لوگوں تک لے جایا گیا اور اسے عوامی رنگ دیے کی کوشش کی گئی۔

لیکن 1946 کے الیکن میں مسلم لیگ میں ایک تبدیلی آئی، اب تک اس

جماعت میں مُدل کلاس را ہنماؤں کا تسلط تھا، قائد اعظم مُحمطی جناح، جا گیرداروں اور علماء کو پیند نہیں کرتے تھے، اس لئے ان میں جو چندلوگ اس کے ممبر تھے، وہ زیادہ بااثر اور رسوخ والے نہیں تھے، کین 1946 کے الیشن میں مسلم لیگ اس پر مجبور ہوئی کہ پنجاب اور سندھ کے جا گیرداروں کو شامل کرے کیونکہ الیشن میں جیتنے کے لئے ان کا ہونا ضروری تھا۔ لہذا جا گیرداروں کا بیت لط جو 1946 کے الیشن کے بعد سے ہوا وہ پاکستان بننے کے بعد بھی جاری رہا، اور آج تک کسی نہیں شکل میں موجود ہے۔

مسلم لیگ کے ڈھانچہ میں بڑی تبدیلی 1947 میں پاکستان بننے کے بعد آئی، جب 14 دیمبر 1947 میں آل انڈیامسلم لیگ کا آخری جلسہ ہوا، تواس میں جو تقاریر کی گئی، اس سے راہنماؤں کے کنفیوژن کا اندازہ ہوتا ہے۔ جب سیشن میں ایک مندوب نے سوال کیا کہ کیا قائدا قطم ہندوستان میں رہنے والے مسلمانوں کی راہنمائی کریں گے؟ توانہوں نے اس کا جواب دیتے ہوئے کہا کہ مسلم لیگ کا کارنامہ پاکستان کا حصول تھا، جو پورا ہوگیا، وہ خودتو اب ریٹائر ہونا چا ہتے ہیں، مگر کونسل کہ گی تو وہ ہندوستان کے مسلمانوں کی راہنمائی کے لئے تیار ہیں۔

اس سے ایک بات تو صاف ظاہر ہے کہ پاکستان کے قیام نے ان اقلیتی صوبوں کے مسلمانوں کے مسائل کوحل نہیں کیا تھا کہ جس کے لئے انہوں نے جدو جہد کی تھی۔اس سیاسی تبدیلی نے ان کے حالات نہیں بدلے،اوروہ تقسیم کے بعد بھی مسلم لیگ اور قائد اعظم کی راہنمائی چاہتے تھے۔

لیافت علی خال نے اس موقع پر ایک ریز ولیشن پیش کیا کہ جس میں لیگ کو دو حصوں میں تقسیم کرنے کے لئے کہا گیا یعنی پاکستانی اور ہندوستانی مسلم لیگ، جواپنے اپنے دائر ہ کارمیں بالکل آزاد ہوں گی۔

جناح صاحب نے تقریر کرتے ہوئے کہا کہ ہندوستان میں مسلم لیگ کا رہنا ضروری ہے، ورندان کی شناخت ختم ہو جائے گی۔انہوں نے ہندوستانی مندو مین سے کہا کہ وہ مسلم لیگ کو قائم رکھیں،اگر ایسانہیں کیا تو وہ دوبارہ سے 1906 والی صورت حال سے دوچار ہو جائیں گے۔انہیں صاف کہا کہ ہندوستانی مسلمانوں کو اپنالیڈر تلاش کرنا ہو

گا۔اب ہم ان کی راہنمائی نہیں کر سکتے ہیں۔

لیکن جوسلم لیگی راہنماہندوستان میں رہ گئے تھے، ان کے لئے جناح صاحب کی نصیحت قابل قبول نہیں رہی تھی، اس لئے 29- فرور 1948 کو ہندوستان کی دستور ساز اسمبلی کے 41 مسلم لیگ کے فاتمہ کا ساز اسمبلی کے 41 مسلم لیگ ارکان نے یہ فیصلہ کیا کہ وہ اسمبلی میں مسلم لیگ کے فاتمہ کا اعلان کردیں۔ انہوں نے یہ ریز دلوثن پاس کیا کہ اب بدلتے ہوئے حالات میں مسلم لیگ کا رول ختم ہوگیا ہے، اس لئے کیم مارچ 1948 سے دستورساز اسمبلی میں پارٹی کوختم کردیا جائے گا۔ اس کی مخالفت میں 4 ممبروں نے ایک اور ریز دلوثن پاس کیا۔ لیکن تقسیم کے بعد حالات میں ہندوستان میں آل انڈیامسلم لیگ کی اب ضرورت نہیں رہی تھی۔

مارچ 1948 میں انڈین مسلم لیگ کا اجلاس مدراس میں ہوا کہ جہاں ایک نے دستور بنانے کی ضرورت پرزور دیا۔ آخر میں انڈین مسلم لیگ جنوبی ہندوستان میں محدود ہوکررہ گئی، اور یہال بھی حالات کے تحت اسے اپنے موقف کو بدلنا پڑا۔ اب ہندوستان میں مسلمانوں کی مختلف سیاسی جماعتیں ہیں جو بحثیت اقلیت کے ان کے حقوق کی بات کرتی ہیں۔

پاکتان میں 1947 کے بعد، جوسای حالات تھان میں مسلم لیگ کردارادا کرنے میں ناکام رہی، ای وجہ سے مشرقی پاکتان میں جگنوفرنٹ نے مسلم لیگ کی ساسی برتری کوختم کردیا۔

چونکہ پاکستان کی تحریک میں دوسرے عوامل کونظر انداز کر کے،اس پرزور دیا گیا تھا کہ پاکستان کا کارنامہ صرف مسلم لیگ کا ہے،اور بید دونوں لازم دملز دم ہیں،اس لئے مسلم لیگ پر تنقید پاکستان پر تنقید ہے۔اس نے لیگی راہنماؤں کی سوچ کو ایک تنکنائی میں بند کر دیا،اوران میں دوسرے سابی خیالات والی پارٹیوں کے لئے کوئی گمنجائش نہیں رہی۔ دیا،اوران میں دوسرے سابی خیالات والی پارٹیوں کے لئے کوئی گمنجائش نہیں رہی۔

پاکتان کی تاریخ میں مسلم لیگ کو آمروں نے پوری طرح سے استعال کیا، جب الیوب خال کوسیای طور پر قانونی سر براہ بننے کی ضرورت پیش آئی تو انہوں نے مسلم لیگ کا سہارالیا، جس نے کونشن اور کوسل مسلم لیگوں کوجنم دیا۔ اس کے بعد ہے مسلم لیگ کوروایتی اور قدامت پندسوچ کے سیاسی راہنما اور فوجی آمر استعال کر رہے ہیں۔ اس وقت مسلم لیگ اس قدر دھڑوں میں تقسیم ہوچکی ہے کہ اس کے اصلی خدوخال نا اب ہوگئے ہیں۔

لہذا بیسوال کہ مسلم لیگ کی سوسالہ تقریبات کا انعقاد ہو، یہ بہت سے سوالات کو پیدا کرتا ہے۔ آل انڈیا مسلم لیگ کاعوا می کردار صرف 10 سال پرمحیط ہے، تقسیم کے بعد یہ ہندوستان سے تقریباً غائب ہو چک ہے، پاکستان میں اس کا چہرہ سنح ہو چکا ہے، اس لئے یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس موقع پر اس کی ناکامیوں کا تجزیبہ کیا جائے، یا ان ناکامیوں کو کارنا ہے بناکران کی تعریف و توصیف کی جائے؟ کیا اس کا جشن منایا جائے، یا اس پر نوحہ کناں ہوا جائے؟

#### بإكستان: سائھ سال میں كيا ہوا؟

پاکتان کے قیام کوساٹھ سال کا عرصہ ہوگیا ہے۔ اگر چہ کی ملک اور تو م کی تاریخ میں بیزیادہ عرصہ نہیں ہوتا ہے۔ مگراس کے باوجود آج کے تیز رفتار ڈمانے میں اس وقت کی اہمیت ہے۔ خاص طور پر اس لئے کہ ان برسوں میں پاکتان کی تشکیل ہوئیتمی کے جن بنیادوں پراسے آگے بڑھنا تھا۔ ان ساٹھ برسوں میں کیا ہوا؟ اس کی ایک تو یاسی باریخ ہے، جس سے ہم بخو بی واقف ہیں، کیکن دوسری جانب اس تاریخ کا تعلق ساج کی تبدیلی اور اس کے بدلتے ہوئے روقی ل اور حجانات سے ہے۔

مثلاً پاکتان کے ابتدائی دنوں میں ریاست اور عوام میں قریبی تعلق تھا۔ لوگوں کو اس بات کا احساس تھا کہ نیا ملک ہے اور اس کے مسائل بہت ہیں، اس لئے لوگوں نے اس امید پر قربانیاں دیں تکلیفیں، اذبیتیں اور عیبتیں برداشت کیں کہ جب ریاست متحکم ہوگی تو اس کے نتیجہ میں ان کا ثمرہ ملے گا۔ لیکن ہوا یہ کہ ریاست تو دن بدن مضبوط ہوتی چلی گئی، اس کے ادار ہے بھیلتے چلے گئے، اس کے مالی وسائل میں اضافہ ہوتا چلا گیا، گر اس کا تعلق لوگوں سے ٹو فتا چلا گیا۔ ریاست اور لوگوں میں دوری بردھتی چلی گئی، یہاں تک کہ ریاست لوگوں کے لئے جبر، استحصال، ظلم اور تشدد کی علامت بن گئی۔ ریاست اور اس کے ادار ہے، عکم ال طبقوں کے مفادات پورا کرنے کے لئے وقف ہو گئے۔ ان کی مراعات اور جائیدادوں کا تحفظ اس کا مقصد ہوگیا۔ عوام کی فلاح و بہود سے اس کا تعلق ختم ہوگیا۔ لہٰذا جائیدادوں کا تحفظ اس کا مقصد ہوگیا۔ عوام کی فلاح و بہود سے اس کا تعلق ختم ہوگیا۔ لہٰذا وگوں میں ریاست نے خلاف جذبات پیدا ہونے گے اور جب ریاست نے ان کے تحفظ، جائی وہالی تو وہ ان کے ایک بوجھ بن گئی۔

ریاست کے خلاف عوام کے جذبات کا اظہار ان جلوسوں، اور مظاہروں سے ہوتا ہے کہ جب وہ ریاست کی جائیدادوں پرحملہ کرتے ہیں۔اس کی ممارتوں کوآگ گلاتے ہیں۔شاہراہوں پر لگے بحل کے بلب تو ژتے ہیں،ان کا پیم وغصدریاست کی سردمہری،اور

عوام میشنی کےخلاف ہوتا ہے۔

ہمارے سامنے بیصورت حال واضح طور پرہے کدریاست بیوروکریں کے عہدے داروں، فوج کے اعلیٰ افسروں اور صنعت کاروں کو فاکدے پہنچارہی ہے۔ جب کہ عام لوگ غربت وافلاس و بیروزگاری سے دوچار ہیں، جب بھی وہ ریاست کی عوام دشمن پالیسیوں کے خلاف احتجاج کرتے ہیں تو آئہیں پولیس، ینجرز اور فوج کے ذریعے کچل دیاجا تا ہے۔

ریاست کا ایک اہم ادارہ فوج کا ہوتا ہے۔ بادشاہت یا آ مریت کے زمانہ میں فوج کی مدد سے وہ اپنے اقتدار کو برقرار رکھتے تھے، فتو حات کرتے تھے، بغاوتوں کو کچلتے تھے، اورلوگوں سے زبردی ٹیکس وصول کرتے تھے۔ جمہوری دور میں فوج کا کر دار بدل گیا، اب بیفوج ملک کے ساتھ قوم کے تحفظ کے لئے ہوگئ۔ مگر جن ملکوں میں فوج نے جمہوری حکومتوں کوختم کر کے، فوجی آ مریتوں کو قائم کیا، ان ملکوں میں فوج اورعوام میں بھی دوری ہوتی چلی گئے۔ بہی صورت پاکتان میں ہے فوج کا تعلق عوام سے نہیں رہا ہے، بلکہ وہ ملک کے ذرائع پر قابض ہوکرا سے صرف اپنے لئے استعال کر رہی ہے، جس کی وجہ سے سول سوسائٹی کمزور ہورہی ہے۔ ریاست کے وہ ذرائع جولوگوں کی صحت، تعلیم اور فلاح پر خرج ہونے چاہئیں وہ اب فوج پر خرج ہور ہے ہیں، اس لئے لوگوں میں اس کا احر ام بھی کم ہونے چاہئیں وہ اب فوج پر خرج ہور ہے ہیں، اس لئے لوگوں میں اس کا احر ام بھی کم ہو رہا ہے، ان ساٹھ سالوں میں بی جذبات انجر کرا بسامنے آ گئے ہیں۔

جب ریاست اور اس کے ادارے عوام میں غیر مقبول ہوئے تو انہوں نے مقبولیت کے لئے جس راست کو اختیار کیاوہ حب الوطنی کا تھا، اس جذبہ کو بڑھانے کی خاطر ملی نغموں اور تر انوں کی بھر مار ہوئی۔ اس کے بعد خاص دنوں کی تقریبات کو بڑھا چڑھا کر منایا جانے لگا۔ جیسے 23 مارچ ، ابتداء میں اس دن کوئی تقریب نہیں ہوتی تھی ، اس کو شروع میں ''یوم جمہوری'' کہا جاتا تھا، کیونکہ 23 مارچ کو 1956 کا دستور بنا تھا، مگر جب مارشل لاء ککنے شروع ہوئے تو ان کے ساتھ یوم جمہوریہ بھی رخصت ہوگیا۔ مشرق پاکستان کے المیہ کے بعد اب 23 مارچ کو کوئر پیش کیا گیا، کہ جس دن مطالبہ پاکستان 'کے طور پر پیش کیا گیا، کہ جس دن مطالبہ پاکستان 'کے لا ہورریز ولوشن پیش کیا تھا۔ اس کے بعد سے یہ 'یوم جمہوری'' سے''مطالبہ پاکستان 'کا دن بن گیا اور سرکاری طور پر تقریبات منعقد ہونے گیں۔

14 اگست، پاکستان کا بوم آزادی ہے۔ابتداء میں بیدن بھی سرکاری طور پرمنایا جاتا تھا،کین اس کابہت شورنہیں ہوتا تھا، ضیاءالحق کے زمانے میں جب حکومت اور ریاست دونوں لوگوں میں غیر مقبول ہور ہے تھے،اس وقت 14 اگست کے بارے میں نئے سرکاری احکامات آئے کہ اس دن لوگ گھروں کی چھتوں پر جھنڈ بے لہرائیں، صبح کے وقت 5 منٹ کی خاموثی اختیار کی جائے۔اس کے بعد سے اس تقریب سے جھنڈ ہے چھاپنے والوں اور یہ خوالوں کا مفاداس تقریب سے جڑ گیا۔اب اس دن نوجوان شوروغل مچا کرا پنے جذبات کا اظہار کرتے ہیں، جب سے بئے ٹی وی چینلو آئے ہیں، انہوں نے اس تقریب کو مزید کیا حوادیا۔

اس موقع پرسر کاری طور پر پرچم کشائی ،اورفو جی پریڈ کے ذریعیریاست کی قوت و طاقت کا اظہار کیا جاتا ہے۔وقتی طور پر اپر گے حب الوطنی کے جذبات سے مغلوب ہو جاتے ہیں ،گراس کے بعد جب دوبارہ زندگی لوئتی ہے تو وہی مسائل اور تلخیاں ہوتی ہیں۔

ان ساٹھ سالوں میں پاکتان کے ساج میں زبردئی تبدیلی آئی ہے، جب سول سوسائٹی کمزور ہوتی ہوجاتی ہیں، اس سوسائٹی کمزور ہوتی ہے، جواتی ہیں، اس سوسائٹی کمزور ہوتی ہیں کہ پاکتان کے ساج میں رشوت، بدعنوانی، اور بے ایمانی سے دولت اکٹھا کرنا، عام ہوگیا ہے۔ وہ لوگ جوان بدعنوانیوں میں ملوث ہیں، اب ساج ان کو بُری نظروں سے نہیں دیکھا ہے بلکہ ان کی عزت واحر ام اور زیادہ بڑھ جاتا ہے۔ اب وہ افراد کہ جوا بمانداری کے ساتھ زندگی گذارتے ہیں، ساج میں ان کا خداق اڑایا جاتا ہے۔

لہذا ہم دیکھتے ہیں کہ ان ساٹھ سالوں میں آ ہستہ آ ہستہ رواداری، قوت برداشت، اورہم آ ہنگی کے جذبات ختم ہورہے ہیں۔لیکن ایک طرف جہاں اخلاقی قدریں گررہی ہیں، دوسری طرف دکھاوے کے طور پرلوگوں میں ندہب کا رتجان بھی بڑھر ہاہے۔ نہ ہمی رسومات پرزیادہ زور دیا جانے لگاہے،لوگ جج اور عمرے پر جانے گئے ہیں،میلا داور قرآن خوانی کی محفلیں ہونے لگی ہیں، مگر عملی زندگی میں چیزوں میں ملاوٹ کا سلسلہ بھی جاری ہے، تا جر، ڈاکٹر، صنعتکار اور دوسرے پروفیشنل لوٹ کھسوٹ میں بھی مصروف ہیں۔ ظاہر مذہبی رسومات کے پس پردہ کھوکھلی اخلاقی قدریں لوگوں میں موجود ہیں اوروہ اس تضاد

سے ذرابھی پریشان ہیں ہیں۔

لہذااس عمل کے نتیجہ میں ساج میں امیر وغریب کا فرق بہت بڑھ گیا ہے۔اب
پاکستان دود نیاؤں میں بٹا ہوا ہے،ایک وہ دنیا کے جس میں امراء کے لئے ہرقتم کی سہولتیں
موجود ہیں،ان کے لئے اعلیٰ تعلیمی ادار ہے، جدید ہیتال، محفوظ بستیاں، اور تفریح کے لئے
کلب، دوسری طرف کچی آبادیاں ہیں، اُن پڑھ و جاہل عوام ہیں، بیار اور مفلس لوگ ہیں،
جوگندگی و غلاظت میں بے بسی اور کسمیری کی زندگی گز ارر ہے ہیں۔اس ماحول میں پرورش
پانے والے، اور رہنے والے نو جوانوں کا کوئی مستقبل نہیں ہے، زندگی ان کے لئے عذاب
ہیں،اس لئے بہی لوگ فرہبی انتہا ببندی کی جانب جاتے ہیں، یا نشہ میں پناہ لیتے ہیں۔
سوال میہ ہے کہ جس طرح سے یا کستان کے بیسا ٹھ سال بغیر کسی بڑی کہ کوئی

واقعه ہوگا؟ بیدہ موال ہے کہ جس پر ہمیں غور کرنے کی ضرورت ہے۔

## پاکستان میں جانشینی کاسوال

اس تاریخی پس منظر کو ذہن میں رکھتے ہوئے یا کستان کی مختصر تاریخ میں جانشینی کے جومسائل ہوئے ہیں ،ان کا تجزید کرنے کی ضرورت ہے۔ یا کتان کے ابتدائی سالوں میں جب کہ ملک میں کوئی دستور نہیں تھا، اس وقت سیاسی جانشینی کے لئے سازش کی جاتی تھی،اور جوسب سے زیادہ گھ جوڑ کرنے والا ہوتا تھا، وہ کامیاب ہوجاتا تھا۔غلام محمداور اسكندرمرزانے اس سیاس جوڑتوڑ کے نتیجہ میں اقتدار پر قبضہ کیا۔ جب1958 میں ایوب خاں نے مارشل لاء لگایا تواب یا کستان کی سیاست میں ایک نیاعضر داخل ہوا، وہ تھا فوج کی مدا خلت کا ، اب سیاسی جانشینی میں فوج کے کر دار کی اہمیت ہوگئی۔ چونکہ ملک میں جمہوری ادارے کمزور تھے،اس لئے ابوب نے بوری ایک دھائی تک ملک برحکومت کی۔ لیکن ایک دھائی کے بعدلوگ فوجی حکومت اور اس کی پالیسیوں سے تنگ آ گئے، اور حکومت کے خلاف مظاہرین سر کوں اور گلیوں بر آ گئے ۔لوگوں کے احتجاج اورغم وغصہ کے اظہار نے ابوب خاں کومجبور کر دیا کہ وہ اقتدار ہے سنتعفی ہوجائے ،مگراس نے حکومت کے اختیارات، دستور کےمطابق اسمبلی کے اسپیکر کودینے کے بجائے ،نوج کے چیف کیٹی خال کو دیئے۔اس نے فوری طور پرایک نیا مارشل لاءلگا یا اور 1962 کا دستورمنسوخ کر دیا۔ 1970 كے الكِثْن كے نتيجہ ميں سابق مشرقی يا كستان ميں عوامی ليگ كی اكثريت جیتی، لہذا اصول کےمطابق اقتدار شیخ جیب الرحمٰن کے حوالے کرنا تھا، مگر مغربی یا کتان کے سیاستدانوں نے اس بڑمل نہیں کیا۔مشرقی یا کشان میں فوجی آپریشن کے ذریعہ حالات پر قابو یانے کی کوشش کی گئی، اور جب حالات قابوے باہر ہو گئے، مشرقی پاکسنان بنگلمدیش بن گیا تو نے یا کتان میں ذوالفقار علی بھٹونوج کی مدد سے برسر اقتدار آئے،اور یکی خال کے حالتین ہے۔

اس کے بعد سے دستور کی خلاف ورزی کرتے ہوئے ساسی جانشینی کا سلسلہ جاری ہے،1977 میں ضیاء الحق، بھٹو کے جانشین ہے، اور 1999 میں پرویز مشرف نواز شریف کے، دونوں کی جانشینی میں دستور کی خلاف ورزی تھی، مگر فوج کی طاقت اس میں شامل تھی۔

اس پورے مل میں دو دستورختم کر دیئے گئے، تیسرے دستور کوتر میمات کے ذریعہ اس قدر منٹح کردیا گیا ہے کہ کا کی مقصد ذریعہ اس قدر منٹے کردیا گیا ہے کہ اس کی اصل شکل غائب ہوگئی ہے۔اس کا ایک ہی مقصد تھا کہ سیاس جانشینی کوکسی طرح سے جائز قرار دیا جائے ،اورا قتدار پر قبضہ کوتسلیم کرایا جائے۔ اس سلسلہ میں سیاسی جانشینی کے مسئلہ کا کوئی قانونی اور دستوری حل تلاش نہیں کیا گیا جس کی وجہ سے ہر بار ملک پراس کے تباہ کن اثر ات ہوئے۔

اب ذرااس کے دوسرے پہلو کی طرف بھی توجہ دینے کی ضرورت ہے۔ جب لوگوں نے مظاہرے کئے ،احتجاج کرتے ہوئے اپنے جذبات کا اظہار کیا کہ وہ بدعنوان ،
اور آ مرانہ حکومت کو تعلیم نہیں کرتے ہیں، تو اس کے نتیجہ میں مظاہرین نے پبلک عمار توں کو نقصان پہنچایا، دو کا نوں کو جلایا اور لوٹ مار کی ،امن وامان کی بحالی کے لئے پولیس، اور فوج نقصان پہنچایا، دو کا نوں کو جلایا اور فائزنگ کی ،جس کے نتیجہ میں لوگ مارے گئے ،اس جانی اور مالی نقصان کا اندازہ لگایا جائے تو میملیوں میں چلا جاتا ہے۔ مزید برآس اس کے نتیجہ میں عام لوگوں میں خوف و ہراس بیدا ہوا، عدم تحفظ کا احساس بڑھا، اور ساج میں افر اتفری پیدا ہوئی ،ان سب نے مل کر پوری تو م کوساجی اور نفسیاتی الجھنوں میں گرفتار کر دیا۔

اس جانشینی کا سب سے بڑاالمیہ تو بنگلہ دلیش کا وجود میں آنا ہے اس کی وجہ سے پاکستان نے نہ صرف ملک کے ایک حصہ کو کھودیا، بلکہ اس کے نتیجہ میں لوگوں کا قتل عام ہوا، اس کی ذمہ داری پاکستانی قوم پر آئی۔ بیا یک ایساا حساس جرم ہے کہ جے پوری طرح سے اب تک تسلیم نہیں کیا گیا ہے۔

اگر جانشینی کے مسلم کا تجزیہ کیا جائے ، توسیاس نظام کی ناکامی کا اندازہ بہآ سانی لگایا جا سکتا ہے۔سیاستداں ، اپنی سیاسی جماعتوں کواپنی جا گیر سجھتے ہیں ، اور پارٹی ورکرز کو مزارع ، کہ جوان کی رعایا ہوں ، اور جن پر لازم ہے کہ دہ ان کے احکامات کی بلاچوں و چرا لغیل کریں۔اس لئے ان جماعتوں میں عہدے داروں کا نہ تو اسخاب ہوتا ہے اور نہ جائشنی کے بارے میں کوئی قاعدہ یا قانون۔سیاسی جماعتیں،سیاسی خاندانوں کی جاگیر ہوتی ہیں، اس لئے خاندان سے باہر کسی کوحق نہیں دیا جاتا کہ وہ پارٹی کی لیڈرشپ سنجالے، پارٹی کی حیثیت ایک کارپوریشن کی ہوجاتی ہے جس پرایک ہی خاندان کا قبضد رہتا ہے۔

چونکہ ملک میں جمہوری ادار ہے اور روایات کمزور ہیں، اس لئے نوگوں کو بیہ موقع نہیں ملت ہے کہ وہ ملک میں جمہوری ادار ہے اور روایات کمزور ہیں، اس لئے نوگوں کی باشنی میں اپنا کوئی کر دار ادا کر سکیں۔ اس لئے جب جانشنی کا سوال ہوتا ہے تو لوگوں کی رائے پرکوئی توجہ نہیں دی جاتی ہے، اور ان کا انتخاب ہوجا تا ہے کہ جود ولت اور طاقت کے مالک ہوتے ہیں، اور خاندانی بنیاد پر پارٹی پر اپنی اجارہ داری قائم رکھتے ہیں۔

جب کوئی فردا پی طافت وقوت کی بنیاد پراقتدار حاصل کرتا ہے، تواسے اس کی پرواہ نہیں ہوتی ہے کہ لوگ اسے جائز جانشین تسلیم کریں یا نہ کریں۔ اس موقع پر ہمار ہے ہاں اب تک الماوردی کی یقیوری کام آتی ہے جواس نے اپنی کتاب' الا حکامتہ السلطانی' میں بیان کی ہے۔ اس کے مطابق اگر کوئی فوجی طافت کے ذریعہ اقتدار پر قابض ہوجائے، تو غاصب ہونے کے باوجوداسے حکمرال تسلیم کر لینا چاہئے ، کیونکہ لوگوں کے پاس اس کے علاوہ اورکوئی راستہیں ہوتا ہے۔ ہم ابھی تک اس قرون وسطی کی تھیوری کی بندش میں گرفتار ہیں اور بے بسی کے ساتھ ، ہر غاصب کو اپنا حکمرال تسلیم کر لیتے ہیں۔

# يا كستان ميں بڑھتی ہوئی انتہا بیندی

تاریخ کاعمل جیے جیے آگے بڑھتا ہے، ساج میں نے مسائل، اور چیلنجز پیدا ہوتے رہتے ہیں، ان مسائل کو بیجھے اور طل کرنے کے لئے ضروری ہوتا ہے کہ ان کا تجزید کیا جائے، ان کی وجوہات تلاش کی جائیں، ان کے اسباب کو ڈھونڈ اجائے، اس کے بعد ان کے حل کے لئے نئے رائے تلاش کئے جائیں۔ بیراستے نئی فکر، سوچ، اور نظام کے تحت بیدا ہوتے ہیں۔ قد رول، ادارول اور سوچ کے ذریعہ نہ تو ان کو سمجھا جا سکتا ہے اور نہ ہی ان کاحل ڈھونڈ ا جا سکتا ہے۔ اس کی مثال ایسی ہی ہے کہ آج کے دور میں زنگ آلود، کہنا ور ختہ تھیارول سے جنگ لڑی تو جا سکتی ہے، مگرجیتی نہیں جا سکتی۔

اس وقت دنیا ہمیشہ کی طرح نئی تبدیلیوں سے گزر رہی ہے، گراس مرتبہ ان تبدیلیوں کی رفتار بہت تیز ہے، سائنس اور نکنالوجی میں نئی ایجادات ہورہی ہیں، معیشت میں قوموں کے درمیان محافہ آرائی ہے، گلوبل کلچر کا سیلاب اُمنڈ آیا ہے اور اپنے سامنے آنے والی ہرشے کو بہا کرلے جارہا ہے۔ قومی ولسانی اور خہبی شناختیں کمزور ہورہی ہیں۔ اس مرحلہ پر جہاں ان حالات کے خلاف ردعمل ہے۔ وہاں اسلامی ملکوں میں اور خصوصیت کے ساتھ پاکتان میں خربی انتہا پندی کا شدت سے ابھار ہورہا ہے۔ یہانتہا پندی کیوں پیدا ہوئی، اس کا پھیلا واس قدر تیزی سے کیوں ہورہا ہے، اس پرغور کرنے اور تجزیہ کرنے کی ضرورت ہے۔

کولونیل ازم کے خاتمہ پر آزاد ہونے والے ملکوں میں'' تو می ریاست'' کا وجود عمل میں آ یا ، یہ ادارہ ایشیا و افریقہ کے ملکوں کے لئے سیاسی اور ثقافتی طور پر بے جوڑ تھا، کیونکہ ان ملکوں میں ایک تو منہیں بلکہ کئ قومیں آ باد تھیں، اس لئے جب قومی ریاست کی ، جانب سے ایک قوم کی تشکیل کاعمل ہوا تو اس نے ملک میں اتحاد کے بجائے انتشار پیدا کیا اوراس کے رقمل میں جوریجنل بیشنل ازم ابھرے،ان میں شدت اورانتہا پسندی تھی ، کیونکہ وہ اپنی شناخت اور کلچرکومحفوظ رکھنا جا ہتے تھے۔

پاکستان میں قومی ریاست، صرف قومی ہی نہیں رہی بلکہ پیدنہ ہی ہوگئی، جب 1949ء میں قرار داد مقاصد منظور ہوئی، تو اس کی وضاحت کرتے ہوئے لیافت علی خان نے دستورساز آسبلی میں بیربیان دیا کہ:

ریاست کوایک غیر جانبدار مبصر کا کردار ادانہیں کرنا چاہئے، جہاں مسلمانوں کو
اپنے ندہب کا اقرار کرنے اور اس پر کاربندر ہے کی آزادی حاصل ہوگی کیونکہ ریاست کی
طرف سے ایساطر زِمُل بجائے خود ان تصورات کی نفی ہوگا جس کی بنیاد پر پاکستان کا مطالبہ
پیش کیا گیا، بلکہ یہی تصورات ریاست کی بنیاد کا پھر ہوں گے۔ جے ہم تغیر کرنے کی طرف
جارہ ہیں۔ ریاست ایسے حالات پیدا کرے گی جو تھے معنوں میں ایک اسلامی معاشر کے
کو تغیر کے لئے سازگار ہوں۔ جس سے مرادیہ ہے کہ ریاست کو اس کوشش میں مثبت اور
سرگرم کردارادا کرنا ہوگا۔

لیافت علی خال کی اس تقریر کے جواب میں سابق مشرقی پاکستان سے تعلق رکھنے والے سریش چند چٹویا دھیانے کہا کہ:

پاکتان کے وزیراعظم لیافت علی خال کے بجائے اس ملک کے مذہبی سیاستدانوں کی آوازیں سنائی دےرہی ہیں۔

چتو پادھیانے مزید کہا کہ ریاست اپنے اختیارات کا استعال خداتعالیٰ کے مقرر کردہ حدود کے تحت کرے گی۔ وہ حدود کیا ہیں اور ان کی تعبیر کون کرے گا؟ کیا ڈاکٹر (آئی، آج) قریش یا میرے محترم مولانا شہیر احمد عثانی بی فریضہ انجام دیں گے؟ کسی اختلاف کی صورت میں کسی کی تعبیر حتی ہوگ؟ یقینا بیکام ان حضرات کا نہیں کسی روز کوئی لوئی چہار دہم آئے گا اور اعلان کر دے گا' میں خود ریاست ہوں' (پاکستان کے سابق صدر اور مارشل لاء ایڈ منسٹریٹر ضیاء الحق نے اس کا بالآخر اعلان کر دیا تھا)

پاکستان ریاست نے جب مذہبی لبادہ اوڑ ھالیا، تو اب مذہب مذہبی جماعتوں اورعلماء کے ہاتھے میں بطور ہتھیار آگیا۔اب ہر مذہبی جماعت سیاسی ہوگئ تا کہا قتد ارمیں آنے کے بعد وہ اپنے عقیدے کے مطابق مذہب کی تعلیمات پرلوگوں سے عمل کرائے۔ ریاست کو مذہبی بنانے اور مذہبی تعلیمات کے نفاذ میں دوسری سیاسی جماعیں خارج ہوجاتی ہیں، چاہےان کا بیدعویٰ ہی کیوں نہ ہو کہ وہ پاکتان میں اسلامی نفاذ چاہتے ہیں۔

ریاست اور مذہبی جماعتوں اور علاء کے درمیان تصادم 1953ء کے قادیا نیوں کے خلاف ہونے والے فسادات میں ہوا، ان فسادات کے بارے میں'' منیر انکوائر کی رپورٹ' میں پوری تفصیلات ہیں کہ س طرح مذہبی راہنماؤں نے اشتعال آمیز تقاریر کیس، بیفلٹ تقسیم کئے، اخبارات میں بیان چھپوائے اور جلسوں و مظاہروں کے ذریعہ لوگوں کوئل و غارت گری پر آمادہ کیا۔ حکومت کو وارنگ دی گئی اور انتظامی کوخوفر دہ کیا گیا۔ الوگوں کوئل و غارت گری پر آمادہ کیا۔ حکومت کو وارنگ دی گئی اور انتظامی کوخوفر دہ کیا گیا۔ اس کے بعد سے مذہبی جماعتوں کو اس سے آگی ہوگی کہ ریاست اور اس کے ادارے ان کے آگئی ہوتی ادارے ان کے آگئی میں ہوئی۔ حلی گئی ، جس کی انتہاضاء الحق کے زمانے میں ہوئی۔

اس مرحلہ پریہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخر نہ ہی جماعتوں اور علماء نے انتہا پہندی کو کیوں اختیار کیا؟ اس کی ایک وجہ تو ان کاعوام کی جانب رویہ ہے۔ وہ سیجھتے ہیں کہ عوام بدعنوان، گمراہ اور مذہب سے دور فحاشی ولہولعب میں مصروف ہیں۔ اس کو وہ اسلام سے پہلے '' ایام جالمیت'' کا دور سیجھتے ہیں۔ اس لئے ایک بدعنوان اور گنا ہوں سے آلودہ معاشرہ کو صرف سزاؤں ، اور تشدد کے ذریعہ سے جہ اس سے برایا جاسکتا ہے۔ اس کی ایک مثال تو برصغیر میں سیداحمد شہید کی جہاد تحریک ہے۔ جس سے اہل سرحہ بخو بی واقف ہیں کہ اسلامی سلطنت کے قیام کے بعد اور شریعت کے نفاذ کے بعد ، یہاں سزاؤں کا سلسلہ شروع ہوگیا تھا۔ ہندوستانی مولوی ہاتھوں میں ہنٹر لئے بھرتے تھے اور جونماز نہیں پڑھتا تھا، اسے سزا دیتے تھے۔ یہی مجھطالیان کے زمانے میں افغانستان میں پیش آیا۔

ندہی جماعتوں کی انتہا پیندی کے پیچھے جوعوامل کام کررہے ہوتے ہیں،اس میں سب سے زیادہ ان کی فکری پس ماندگی ہوتی ہے،اختلاف رائے کواس وقت برداشت نہیں کیا جاتا ہے کہ جب مخالفانہ نقطہ ہائے نظر کوجواب دینے کے لئے دلائل نہیں ہوتے ہیں۔ یہ فکری بے بسی اور عقلی دیوالیہ پن،ان میں بے بسی،اور غم وغصہ،اور شدت پیندی کو بیدا کرتی فکری بے بسی،اور غمرہ،اور شدت پیندی کو بیدا کرتی

ہے۔اس وقت دنیا میں تیزی سے علم کا جو پھیلاؤ ہورہا ہے، نے نظریات وافکارجنم لے رہے ہیں، اورئی نئی ایجادات ہورہی ہیں، ان تمام تبدیلیوں سے عہدہ برا ہونے کے لئے علاء کے پاس کوئی فکری و عظی دلاکن نہیں ہیں۔اس مجبوری اور لا جاری کا اظہار جدیدیت کے خلاف اس طرح ہوتا ہے کہ ٹی وی تو ڑ دیئے جائیں، تی ڈیز اور پیسٹس کو جلا دیا جائے، اورئی فکراور جدت کوغیر مذہبی کہہ کراس کوردکر دیا جائے۔اس کا بیجہ ہمارے سامنے ہے، وہ سوسائٹی کہ جہال فکر میں تبدیلی نہ ہو، وہال ذہن منجمداور فرسودہ ہوکر ایک جگھر جاتا ہے۔ موسائٹی کہ جہال فکر میں تبدیلی نہ وجہ یہ بھی ہے کہ پاکستان میں تقسیم کے بعد یہاں سے غیر مسلم بڑی تعداد میں ہجرت کر کے چلے گئے، اس نے پاکستان کو ملٹی ریلیجو (Multi) غیر مسلم بڑی تعداد میں ہجرت کر کے چلے گئے، اس نے پاکستان کو ملٹی ریلیجو (Peligious) ماتھ رہتے ہیں، تو اس سے دوسرے غدا ہب کے بارے میں معلو بات رہتی ہیں۔ آپس کے تعلقات غذہبی رواداری کو پیدا کرتے ہیں۔ تن اور سچائی پرکس ایک کی اجارہ داری نہیں رہتی ہے۔لیکن جب ایک بی غذہب کا تسلط ہو، تو دوسرے غذہب کے بارے میں تعشبات رہتی ہیں، اورکش کش اور تصادم کی جانب لے جاتے ہیں۔

اس کا دوسرا اثریہ موتا ہے کہ سوسائی ہے ملٹی کلچرختم ہوجاتا ہے۔ ملٹی کلچرل سوسائی میں لوگوں کوسو یہ ہوجاتا ہے۔ ملٹی کلچرل سوسائی میں کوسویت نے زیادہ مواقع ملتے ہیں، کیونکہ ملٹی کلچرل سوسائٹی میں تہوار، رسومات اور تقریبات میں رنگار تگی ہوتی ہے۔ لیکن اگرایک کلچر کا غلبہ ہوجائے ، اوروہ کلچر بھی مذہب کے تابع ہوجائے تو کلچرل سرگرمیاں ختم ہوجاتی ہیں، اور سوسائٹی میں ویرانی اور بنجرین چھاجاتا ہے۔

پاکتان میں فرہی جماعتوں نے اپنے مقاصد کی تکیل کے لئے دورائے اختیار کئے ہیں: اول وہ فرہی جماعتیں ہیں کہ جوسیاست میں آ کرا تخابات کے ذریعہ اقتدار پر قابض ہونا چاہتی ہیں تا کہ ریاست کو اپنے منصوبوں کی تحیل کے لئے استعال کرسکیں۔ دوسری جانب جہادی تنظیمیں اور لشکر ہیں کہ جوتشد داور دہشت گردی کے ذریعہ ریاست کو خوف زدہ کرکے، اپنے ایجنڈے پڑک کرانا چاہتے ہیں۔

اس سلسلہ میں ان جماعتوں کوملک کے اندر اور باہر سے مالی امداد بھی مل رہی

### طلبا تحريك كاتاريخي بس منظر

موجوہ دور میں ہم طلباء کو سیاسی طور پر متحرک اور جاندار طبقے کی حیثیت سے جانتے ہیں کہ جواہم سیاسی معاثی اور ساجی مسائل پراپنی آ واز اٹھاتے ہیں۔اور حالات کو تبدیل کرنے کی جدو جہد کرتے نظر آتے ہیں۔طلباء کے اس سیاسی شعور اور ان کی تحرک کرنے میں جمہوریت،اور اس کے اداروں کو خل ہے۔ورنہ اس سے پہلے طالب علم متحرک کرنے میں جمہوریت،اور اس کے اداروں کو خل ہے۔ورنہ اس سے پہلے طالب علم اپنی درسگا ہوں میں بندر ہتے تھے اور ان سے نکل کرعملی میدان میں نہیں آتے تھے۔ موجودہ دور میں تین عناصر نے طلباء کے ذہن کو بنانے اور ان میں سیاسی آگئی

موجودہ دور میں بین عناصر نے طلباء کے ذہن کو بنانے اور ان میں سیاسی آئی پی پیدا کرنے میں حصہ لیا ہے۔ اول صنعتی انقلاب کہ جس کی ابتداء انگلستان سے ہوئی اور پھر آ ہستہ آ ہستہ بہوا کہ دوسرے ملکول میں پھیلا اور جا گیرداروں کے کچری جگہ صنعتی کلچرکو فروغ دیا کہ جس میں خاندان کے بجائے قابلیت اور صلاحیت کی قدرتھی، اور جس میں کامیابی کے لئے کام کی اہمیت تھی۔ اس کلچرمیں ورکرز کا طبقہ پیدا ہوا کہ جس کو محت اور کام کی اہمیت کا حساس ہوا۔ اور متحد ہوکرا پنے مقاصد کے حصول کا شعور ہوا۔ صنعتی ضروریات کی اہمیت کا احساس ہوا۔ اور ان کے ڈھانچہ کو بھی بدلا۔ کیونکہ اب فیلٹریوں میں فنی نے تعلیمی اداروں کے نصاب اور ان کے ڈھانچہ کو بھی بدلا۔ کیونکہ اب فیلٹریوں میں فنی ماہرین کی ضرورت تھی جوئی تعلیم کے ذریعہ ہی پیدا ہو سکتے تھے۔ لہذا اعلیٰ تعلیم میں اب متوسط طبقے کے نوجوانوں کومواقع ملنے لگے۔

دوسرااہم واقعہ جس نے پورپ کی سیاست، معیشت اور ساج کی بدلا وہ 1789 کا فرنسیسی انقلاب تھا اس نے بادشاہت کے ادارے کوختم کیا۔ جا گیرداری کو توڑا، اور ریاست کو تو می بنایا۔ اب تک پورپ میں تعلیمی ادارے چرچ کے تسلط میں تھے، لیکن اس انقلاب کے بعد میہ چرچ کے دائرے سے نکل کرریاست کے پاس آ گئے، اس لئے ان کا نصاب بھی تو می ہوگیا اور ان میں ایک بڑی تعداد متوسط طبقے کے نوجوانوں کی تعلیم کے نصاب بھی تو می ہوگیا اور ان میں ایک بڑی تعداد متوسط طبقے کے نوجوانوں کی تعلیم کے

ہے۔ بیرونی ممالک میں جو پاکتانی مقیم ہیں، اور موجودہ حالات میں وہاں جن حالات کا سامنا کررہے ہیں، ان میں مذہبی شناخت بڑھ رہی ہے، البذاوہ خود بھی انتہا پیندی کا شکار ہو رہے ہیں، اور پاکتان کی انتہا پیند تظیموں کی مدبھی کررہے ہیں۔ ایک وقت تو عرب ملکوں سے بھی ندہبی جماعتوں کو مدد ملتی رہی تھی، مگر شایداب اس میں کی آگئ ہے، مگر خود ملک میں ایسے لوگ ہیں کہ جو ان تظیموں کی مدد کرتے ہیں تا کہ ان کے مذہبی تصورات کو مملی جامہ بہنایا جاسکے۔

موجودہ صورت حال میں پاکستانی ریاست بے انتہا کمرور ہوگئ ہے، کیونکہ 1947 ہے۔ بیکراب تک بیسل بحرانوں کا شکاررہی ہے۔ اس عرصہ میں نہ تو سیاستدان عوام کے مسائل حل کر سکے اور نہ ہی فوجی حکمراں، اس لئے لوگوں کی نظر میں ریاست کا وقار اور یاست کی عزت ختم ہوگئ ہے۔ ایسی صورت میں انتہا پند فرجی جماعتیں اور لشکر حکمراں طبقوں کو ہراساں اور خوف زدہ کررہی ہیں، کیونکہ انہیں اندازہ ہے کہ ریاست میں وہ طاقت اور قوت نہیں کہ ان کا مقابلہ کر سکے۔ دوسری جانب وہ ریاست کی ناایل کے باعث عام لوگوں میں ایک متبادل نظام قائم کرنے کا پرو پیگنڈ اکررہے ہیں کہ جوان کے بنیادی مسائل کوگل کرسکے گا۔

اس صورت حال کے نتیجہ میں بہت سے سوالات پیدا ہوتے ہیں، کیاریاست اور مذہبی انتہا پسندوں کا تصادم خانہ جنگی کی جانب لے جائے گا؟ یا ریاست ٹوٹ کر ان کے ہاتھوں میں چلی جائے گی؟ یااس تصادم کے نتیجہ میں ملک میں انتشار اور افرا تفری تھلے گی؟

حصول کے لئے داخل ہوگئی۔

تیسراہم عضروہ ادیب، شاعر، ناول نگار فلسفی اور مفکر تھے کہ جنہوں نے آزادی، مساوات، بھائی چارگی اور اخوت کی بات کی۔ یورپ میس ریناسانس کے بعد سے جو نئے افکار آنا شروع ہوئے تھے اور مختلف تحریکوں کی شکل میں نوجوانوں کے ذہنوں کو تبدیل کرتے رہے۔ یو نیورسٹیوں میں اساتذہ ان نئے خیالات کے منبے تھے جونو جوان طالب علموں میں ایک نئی روح بھونگ رہے تھے۔ اس لئے فرانسیمی انقلاب کے بعد پورے یورپ میں طلباء کی تحریکیں بڑی شدومہ سے انجریں۔

جب نیپولین نے یورپ پرحملہ کر کے جرمنی، اٹلی، آسٹریااورروس کوشکست دی تو اس کے نتیجہ یں وہ ملکوں میں نیشنل ازم کی تحریکیں اٹھیں۔ خاص طور سے جرمنی میں جواس وقت متحد نہیں تھا۔ بلکہ چھوٹی چھوٹی ریاستوں میں بٹا ہوا تھا۔ دانشوروں اور طالب علموں کی جانب سے میتحریک ملی کہ اسے متحد کیا جائے تا کہ وہ شکست خوردوہ قوم کی بجائے ایک طاقتور تو م بن کرا بھرے۔

اس مقصد کے لئے سب سے پہلے 1815 میں یو نیورٹی آف ہے تا (Burschen sdicften)

کے طالب علموں نے ایک یو نین بنائی کہ جو برش شافتیں اس پھیل گئیں۔ پس یو نین کا کہلائی۔ یہاں سے اس کی شاخیں جرمنی کی تمام یو نیورسٹیوں میں پھیل گئیں۔ پس یو نین کا مقصد جرمن قوم کومتحد کرنا، اوراس میں نیشنل ازم کوابھارنا تھا۔ اس مقصد کے لئے انہوں نے جگہ جمطا ہر ہے کرنا شروع کیے۔ طالب علموں کو جمع کرنے کی غرض سے مختلف رسو مات کو اختیار کیا۔ لیکن ان کی میر گرمیاں جرمن ریاستوں کو بطور خطرہ نظر آئیں۔ لہذا 1819 میں ان پر پابندی عائد کر دی، اوراس میں کرتوا نین بنائے گئے کہ جن میں ان کی سرگرمیوں پرنظر رکھی جائے گئی ،خفیہ ادار نے تعلیمی اداروں میں آگئے۔ اس تذہ کے لیکچرز کو سنا جانے لگا کہ وہ طالب علم وں کو جنے خیالات سے روشناس نہ کرائیں۔ کتب خانوں میں ان کتابوں کی خبرست کو چیک کیا جانے لگا کہ جو طالب علم پڑھتے تھے۔ لہذا جب پابندیاں بخت ہوئیں۔ ختم نہیں ہوئیں۔

یورپ میں 1848 میں پیرس، ویانا، اور برلن میں انقلابات آئے تاکہ

بادشراہت اور سیاست کے قدیم اداروں کوختم کر کے جمہوریت اور آئین کی بالا دس کو قائم کیا جائے۔ اس انقلاب میں طالب علموں نے بڑھ چڑھ کر حصہ لیا اور عملی طور پر سیکھا کہ ریاسی اداروں سے کس طرح جنگ کی جائے۔ لہذا شاہراہوں ، اور گلیوں میں رکا و فیس کھڑی کرنا ، مورج بنانا اور عوام کے ساتھ مل کر متحدہ سیاسی جدوجہد کرنا ، اس انقلاب کی خصوصیات محس ۔ اگر چہ بیانا قلاب ناکام ہوگیا۔ گراس تج بہ سے طالب علموں نے جوسیکھا اور وہ آگے جل کرکام آیا۔

چنانچہ اٹلی میں بھی طالب علموں نے اپنے ملک کوغیر ملکی قوت سے آزاد کرانے اور اسے متحد کرنے میں حصہ لیا۔ انہوں نے خفیہ انجمن بنا کر آزادی اور عوامی حکمر انی کے لئے جدو جہد کی۔ اس ماڈل کو بعد میں روس کے طالب علموں نے زار کے خلاف استعمال کیا اور حکمرال طبقوں کے خلاف دہشت گروں کے ہتھیار کو بھی استعمال کیا تا کہ ان میں خوف و ہراس پیدا کرکے ان کے حابر انہ نظام کوتوڑا حائے۔

یورپ سے طلباء کی تحریکوں نے آگے چل کرایشیاء وافریقہ اور لا طبنی امریکہ کے ملکوں کومتاثر کیا کہ جوکولونیل ازم کے تسلط میں تھے۔قو می جدوجہدآ زادی میں ان کی شرکت نے اس تحریک کوآگے بڑھایا اور بالآخران ملکوں کوآ زادی ہے ہم کنار کرایا۔

## كولونيل دورمين طلباءتحريكين

برصغیر ہندوستان میں طلباء کی سیاست کا آغاز کولونیل دور میں ہوا۔ برطانوی حکومت نے سیاسی تسلط کے ساتھ ساتھ جب تعلیم کے ذریعینو جوانوں کے ذہنوں کو بدلنے کامنصوبہ بنایا تو 1835 میں لارڈ میکا لے کے نظریہ پرانگریزی کوسرکارزبان بنایا۔اورایسے تعلیمی اداروں کی بنیاد ڈالی کہ جوانہیں ملازم فراہم کرسکیں۔اس سلسلہ میں 1857 میں الہ آباد میں بھی یو نیورسٹیوں کی بنیاد پڑی۔ان یو نیورسٹیوں میں امراءاور متوسط طبقے کے لوگ تعلیم حاصل کرنے لگے۔ جنکا مقصداعلی سرکاری ملازمتوں کا حصول تھا۔

لیک تعلیم نے جہاں ذہنوں کواہل یورپادران کی تہذیب سے مرعوب کیا انہیں یور پی خیالات وافکار نے نو جوانوں میں تبدیلی کی خواہشات پیدا کیں۔ جب انہوں نے اپنی تاریخ کا مطالعہ کیا تو کولوئیل استحصال سے واقف ہوئے ان دونوں نے مل کران میں نیشنل ازم کے جذبات کو ابھارا۔ یہ وہ وقت تھا کہ جب ہندوستان میں ایک طرف تو برطانوی حکومت آئینی اصطلاحات لا رہی تھی تو دوسری جانب ہندوستان کے لوگوں کے مطالبات کی ہا تگ بڑھرہی تھی۔

1905 کا سال اس لئے اہم ہے کہ اس سال برطانوی حکومت نے بنگال کو تقسیم کیا تقسیم بڑگال کے مسئلہ پرمغربی بنگال میں زبردست تحریب ابھری کہ جس میں پہلی مرتبہ طالب علموں نے حصہ لیا۔ حکومت کے خلاف مظاہر ہے ہوئے اخبارات میں لکھا گیا۔ پیفلٹ تقسیم ہوئے اور سب سے بڑھ کریہ کہ سودیٹی تحریب اٹھی کہ انگریزی مال کا بائیکاٹ کیا جائے اور ہندوستانی کپڑا استعال کیا جائے۔ اس موقع پر طالب علموں نے تعلیمی اداروں کا بائیکاٹ کیا تحریر وتقریر کے ذریعہ حکومت کے خلاف اپنے جذبات کا اظہار کیا۔ جب برامن طریقوں سے اس تحریک کا اثر نہیں ہوا تو، طالب علموں نے جب برامن طریقوں سے اس تحریک کا اثر نہیں ہوا تو، طالب علموں نے

دوسرے نوجوانوں کے ساتھ مل کر پورپ کے ماڈل پر خفیدا تجمنیں بنا کیں۔اور حکومت کے عہدے داروں کے خلاف دہشت گردی کی تحریک میں حصہ لیا۔ اس کا متیجہ یہ ہوا کہ 1911 میں حکومت کو قسیم بگال ختم کرنا پڑی۔

اس کے بعد میں سے ہندوستان میں جوسیای تبدیلیاں آئیں۔ان میں سیای جماعتوں کی شرکت تھی طلباء نے ان تحریکوں میں علیحدہ سے حصہ لینے ک بجائے ان جماعتوں کے ساتھ مل کرکام کیا۔ چونکہ طلباء میں اکثریت ہندوؤں کی تھی کہ جنہوں نے جدید تعلیم کے حصول میں سب سے پہلے حصہ لیا تھا،اس لئے مسلمان طلباء اقلیت میں تھے۔ لیکن ابتدائی زمانے میں ہندوستانی قومیت کے زیراثر طلباء کا مقصد اول برطانوی حکومت سے سیای حقوق حاصل کرنا،اور آ گے چل کرآزادی کا مطالبہ تھا۔

1920ء میں خلافت تح یک اور تح یک ترک موالات میں ہندو اور مسلمان دونوں شریک تھے۔ مسلمان طلباء بھی خلافت اور بعد میں ہجرت تح یک میں آگے آگے تھے۔ یہاں تک کہ ہجرت تح یک میں بہت سے مسلمان طلباء نے تعلیم چھوڑ کر ہجرت کی اور افغانستان و وسط ایشیا چلے گئے۔ اس دور میں اخبارات نے بھی اہم کردار ادا کیا۔ مولانا آزاد کے اخبارات الہلال اور البلاغ نے پان اسلام ازم کے جذبات کو ابھارات تو مولانا محمد میں جو ہرکے اخبارات کامریڈ اور ہدر دنے اسلامی شعور کو پیدا کیا۔

لیکن پہلی طالب علم تظیم 1936 میں آل انڈیا اسٹوڈنٹس فیڈریشن کے نام س بنائی گئی، یہ دور ہندوستان کی سیاست میں اہم تھا۔ 1935 کا ایکٹ آچکا تھا کہ جس کے تحت الیشن ہونے والے تھے۔ کا نگرس اور مسلم لیگ دوسیاسی جماعتیں سرگرم تھیں۔ مگر کانگرس کا دائرہ وسیع تھا، طالب علموں میں چونکہ اکثریت ہندوؤں کی تھی۔ اس لئے ان کا نقطہ نظر قومی تھا۔ وہ ہندوستان کی آزادی کے لئے قومی جدوجہد کا ایک حصہ تھے۔

کہی زمانہ تھا کہ جب ہندوستان میں فرقہ وارانہ سیاست شدت سے انجر کر آئی تھی۔ آر بیساج اور شدھی و شکھٹن ایک طرف تھیں تو دوسری طرف تبلیغی جماعت اور تنظیم تھی۔ لہٰذااس فرقہ وارانہ ماحول میں سیاست نہ ہی بنیادوں پرتقسیم ہوئی تو مسلمان طلباء نے 1937 میں آل انڈیا مسلم اسٹوڈنٹس فیڈریشن کی بنیاد ڈالی۔ اس نے طلباء کو بھی فرقہ

واریت کے زیرا ر تقسیم کردیا۔

مسلم لیگ کے راہنماؤں نے علی گڑھ یو نیورٹی اوراس کے طلباء پرخاص طور سے توجہ دی اور انہیں فرقہ وارانہ سیاست کا حصہ بنادیا۔ چنانچہ ان طلباء نے مسلم لیگ کا ساتھ دیتے ہوئے پاکستان کی تحریک میں حصہ لیا۔ وہ اس بات پر فخر محسوں کرتے تھے کہ انہوں نے خاص طور سے 1946 کے انگیش میں مسلم الجب کے امید واروں کے تن میں کنوئسنگ کی ۔ مگراس میں مبالغہ زیادہ ہے کیونکہ 1946 کے انگیش بالغیرائے دہی کی بنیاد پڑہیں ہو رہے تھے۔ ووٹ کا حق صرف ان کو تھا کہ جوصا حب جا کدادہوں، یا حکومت کوئیکس دیتے ہوں۔ اس لئے ووٹروں کی تعداد مشکل سے 20% تھی۔ لہذا پنجاب اور سندھ میں اکثر جا گردار تھے اور پہلے ہے مسلم لیگ کے تن میں ووٹ دینے کا فیصلہ کر چکے تھے۔ اس لئے طالب علموں کی تیچر یک وئی ملک گرنہیں تھی۔

خاص بات یہ ہے کہ پاکستان کے قیام کے بعد طالب علموں سے کہا گیا کہ وہ سیاست میں نہآ کمیں اوراپنی توجہ صرف پڑھائی کی طرف رکھیں۔ کیا سیاست طالب علموں کے لئے خطرناک ہے؟ کیا اس سے ملک وقوم کونقصان پہنچتا ہے؟ یا سیاست دوسرے طبقوں کی طرح طالب علموں کا بھی حق ہے،جس سے انہیں علیحد نہیں کیا جاسکتا۔

# يا كستان ميں طلباء تحريك

پاکستان کے قیام کے بعد، طلباء سیاست میں سرگرم ہو گئے۔ خاص طور سے کرا چی میں کہ جہاں مہاجرین کی بردی تعداد آئی تھی، کہ جن میں اکثریت کا تعلق متوسط طبقے سے تھا۔ ان میں بردی تعداد ان نو جوانوں کی تھی کہ جودن میں ملازمت کرتے تھے اور شام کو کالجوں میں تعلیم حاصل کرتے تھے۔ ان کے مسائل میں فیسوں کی بردھتی ہوئی شرح پریشانی کا باعث تھی ۔ اس کے علاوہ ابتداء ہی سے پاکستان میں طلباء سیاست میں نظریاتی تقسیم بھی ہوگئ تھی ۔ اس کے علاوہ ابتداء ہی می کارش اسے والے طلباء ملکی صورت حال کے ساتھ ساتھ ہوگئ تھی ۔ اس لئے بائیں بازو سے تعلق رکھنے والے طلباء ملکی صورت حال کے ساتھ ساتھ عالمی سطح پر ہونے والی تبدیلیوں اور ان کے انثر ات کا بھی بغور جائز لے رہے تھے۔ سرد جنگ میں سرمایہ دار اور سوشلسٹ بلاک باہمی کش میں سے اور اس کی لپیٹ میں دنیا کے تمام میں ان کے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہے۔

پاکستان میں طلباء کی تحریک اہم سال 1953 ہے۔ 27 جنوری کو کرا چی میں طلباء نے''یوم مطالبات' منایا اور ایک زبر دست مظاہرہ کیا۔لیکن حکومت نے گفت وشنید کے بجائے تختی کے ذریعہ اس مظاہرہ کو کچلا۔ پولیس فائرنگ سے سات طلباء ہلاک ہو گئے۔اس واقعہ نے پاکستانی ریاست اور طلبا کے درمیان ایک خلیج حائل کر دی،اور اب تک طلباء کی ان کوششوں کو جو کہ انہوں نے قیام پاکستان کے سلسلد میں کی تھیں۔ یکدم فراموش کرکے جراور تشدد سے ان کی تحریک کوشم کردیے کے اقد امات کئے۔

1953 میں پاکستان کی حکومت نے جس ماڈل کی بنیاد ڈالی تھی۔آنے والی حکومتوں نے اس پرعمل کیا اور کوشش کی کہ طلباء کو تعلیمی اداروں تک محدود کر کے ان کا سیاست سے رشتہ توڑدیں۔

دوسری جانب سابق مشرقی پاکستان میں 1948 ہی سے زبان کے مسکلہ برطلباء

کی جانب سے اجتماع شروع ہو چکا تھا۔ 1950 میں پولیس نے طلباء پر گولی چلائی جس میں کئی طلباء شہید ہوئے۔ 21 فروری 1951ء کو طلباء نے یوم شہداء مناتے ہوئے جلوس نکالا۔ اس نے مشرقی پاکستان میں زبان کی بنیاد پرعلیحدگی کی تحریک کی ابتداء کی جو بالآخر 1971 میں بنگلہ دیش کی شکل میں ظاہر ہوا۔

طلباء کی تحریک کی انقلابی شکل ایوب خال کے مارشل لاء کے بعد وجود میں آئی۔
1961 کی دہائی پاکستان کی تاریخ میں انتہائی اہم ہے۔ کیونکہ مارشل حکومت نے ساس
جماعتوں پر پابندی لگا کر انہیں تو خاموش کر دیا تھا، مگر طلباء میں جونو جی حکومت کی مخالفت تھی
اسے وہ ختم نہیں کر سکی تھی۔ اس لئے طلباء کی تحریک کو قابو میں لانے کے لئے کئی اقد امات
کے گئے۔

1960 میں شریف کمیش نے نئی تعلیمی پالیسی بنائی کہ جس کی تر تیب اور تدوین میں ہارورڈ یو نیورٹی کے ماہر بین شامل سے ۔ انہوں نے نصاب کو تبدیل کرتے ہوئے تاریخ اور جغرافیہ کے مضامین کواسکول کے نصاب ہے نکال دیا اور اس کی جگہ'' ساجی علوم' شروع کر دیا کہ جس میں سوکس، تاریخ ، جغرافیہ ، اور معیشت سب ہی ٹکڑوں میں شامل ہوتے تھے۔ اس دیا کہ جس میں سوکس، تاریخ ، جغرافیہ ، اور معیشت سب ہی ٹکڑوں میں شامل ہوتے تھے۔ اس کے بعد جو تعلیمی اصلاحات آئیں ان میں بی اے ، ڈگری کو تین سال کا کر دیا گیا۔ بیرونی امتحانات کے ساتھ ساتھ 25 نمبر پڑھانے والے اسا تذہ کو دیئے گئے۔ یو نیورٹی کو یہ افتیار دیا گیا کہ وہ کسی بھی طالب علم کی ڈگری اس کی سرگرمیوں پیش نظروا پس لیمکتی ہے۔ امتحان دیا گیا۔ جب طلباء کو شہر بدر کیا گیا۔ جب طلباء کے مظاہرے اور اسٹرائیکیں ہوئیں تو پہلی مرتبہ پولیس کو یہ افتیارات گیا۔ جب طلباء کے دو تعلیمی اداروں می پر پیل اور واکس چائسلر کی مرضی کے بغیر داخل ہو کر طلباء کو دیئے گئے کہ وہ تعلیمی اداروں می پر پیل اور واکس چائسلر کی مرضی کے بغیر داخل ہو کر طلباء کو گرفتار کرسکتی ہے۔ چنانچہ کراچی میں این اے دی کالج اور سندھ یو نیورٹی میں پولیس گرفتار کرسکتی ہے۔ چنانچہ کراچی میں این اے دی کالج اور سندھ یو نیورٹی میں پولیس نے ہاسلوں پر تملہ کرک و رابطا ہوگرفتار کیا۔

طلباء کی تحریک کو کمزور کرنے کی غرض سے دوسرا قدم یہ اٹھایا گیا کہ طالب علم یونین پر پابندی لگا دی گئی۔اس نے نہ صرف طلباء کی تحریک و بلکہ تعلیمی اداروں سے ماحول کو خراب کرنے میں حصہ لیا کیونکہ یونین کے الیکٹن میں طلباء کی جمہوری روایات کے تحت

تربیت ہوتی تھی۔ امیدوار اپنے حق میں دلائل دیتے تھے اور مختلف نظریات کے حامل امیدوار ووٹروں کو اپنا ہمنو ابنانے کی کوشش کرتے تھے۔ یونمین پر پابندی نے اس پورے جمہوری عمل کوختم کردیا۔

بہہوری می کردیا۔

اس کے علاوہ یو نین کی سرگرمیوں میں سالانہ مباحثہ منعقد کرانا۔ موسیقی کی مخلیس آراستہ کرنا، مشاعرے واد فی نشستوں کا اہتمام کرنا، اور ڈرامہ فیسٹول کا انعقاد شامل تھے۔ پابندی کی وجہ سے یہ کلچرل سرگرمیاں ختم ہو گئیں اور تعلیمی ادارے ویران و بنجر ہوگئے۔ اس کی ایک اہم تبدیلی یہ آئی کہ یو نیورسٹیوں کے کمپیس شہر سے دور بنائے گئے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ جب تک تعلیمی ادارے اور یو نیورسٹیاں شہر میں تھیں ۔ طلباء اور لوگوں کا تعلق رہتا تھا۔ جب بھی طالب علم مظاہرے کرتے تھے تو شہر کے لوگ ان کا ساتھ دیتے تھے۔ تا جر دوکا نمیں بند کر دیتے تھے اور چلتے ہوئے لوگ ان کے ساتھ مظاہرے میں شریک ہوجاتے دوکا نمیں بند کر دیتے تھے اور چلتے ہوئے لوگ ان کے ساتھ مظاہرے میں شریک ہوجاتے تھے۔ لیکن جب کیمپیس شہر سے دور ہوگئے تو طلباء کارشتہ اور تعلق بھی لوگوں سے کٹ گیا۔ اس کے بعد خفیدا یجنسیوں نے طلباء کی حرکات پرنظر رکھنی شروع کی۔ ان کی فائلیں اس کے بعد خفیدا یجنسیوں نے طلباء کی حرکات پرنظر رکھنی شروع کی۔ ان کی فائلیں کھل گئیں۔ ان کے خلاف ملک دشن ہونے کے چار جز درج ہوگئے۔ جب یہ تعلیم سے فارغ

مل گئیں۔انکے خلاف ملک دیمن ہونے کے جاری راہ کی پر سرر کی سروں کا یہ ان کا ان کا کئیں۔انکے خلاف ملک دیمن ہونے کے جارجز درج ہو گئے۔ جب یہ تعلیم سے فارغ ہوئے تو ان کے لئے سرکاری ملازمتوں کے دروازے بند ہو گئے۔ بلکہ نجی طور پر بھی انہیں ملازمت ملنے میں دشواریاں پیش آئیں۔ یہ اس بات کی جانب اشارہ تھا کہ طلباء سیاست سے دورہوجائیں۔اورریاست یا ساج کوتبد میل کرنے کے منصوبوں کوترک کردیں۔

الیب خان کے دور میں اس بات پر زور دیا گیا کہ ساجی علوم کے بجائے نیچرل سائنس اور ٹیکنالوجی کی طرف طلباء کو راغب کیا جائے۔ کیونکہ خیال یہ تھا کہ سائنس یا سکنالوجی پڑھنے والے نئے افکار ونظریات سے متاثر نہیں ہوتے ہیں۔ جب کہ ساجی سائنس کے طالب علم نظریات سے متاثر ہور عملی طور پر متحرک ہوجاتے ہیں۔

اگر چیطلباء کوغیرسیاسی بنانے کا بیمل ریاسی سطح پر جاری رہا۔ مگر جب ایوب خال کے خلاف 1966 میں معاہدہ تا شقند کے بعد تحریک چلی تو اس میں طلباء نے بھر پور حصہ لیا۔ ذوالفقار علی بھٹو کی 1970 کے الیکٹن میں کا میا بی میں طلباء کا بھی حصہ تھا۔

کیکن بعد میں آنے والی حکومتوں نے اپنے مقاصد کے لئے طلباء کواستعال کیا۔

پی پی کی حکومت میں پیلوسٹو ڈنٹس فیڈریشن اپنی پارٹی کا آلہ کاربن گئی۔ مسلم لیگ نے مسلم سٹو ڈنٹس فیڈریشن کے ذریعہ اپنے ساسی مفادات پورے کئے تو جماعت اسلامی کا آرگن جمعیت اسلامی بن گئی۔

طلباء تحریک کی اس تقسیم نے کیا اثرات ڈالے اور طلباء کے اتحاد کو تو ٹر کر انہیں تقسیم درتقسیم کیااس کا جائز ،علیجد ہ سے لیا جائے گا۔

## طلباءاور تعلیمی ادارے

تعلیم اداروں میں یونین پر پابندی کے بعد، سیای جماعتوں نے اپنی اپی طلباء شاخوں کی ان اداروں میں سر پرتی کی ادران کے ذریعہ کوشش کی کہ تعلیم اداروں پر اپنا تسلط تائم کیا جائے۔ اس کا بتیجہ یہ ہوا کہ اول تو سیاس تسلط کے قیام کے لئے مختلف سیاس طلباء کی تظیموں میں شدید تصادم ہوا خاص طور سے دائیں اور بائیں بازو کی تظیموں میں بہتصادم اور آئی جھڑ ہے ہے شروع ہوا اور پھر اس نے سلح شکل اختیار کرلی تعلیمی ادارے میدان جنگ بن گئے۔ ہاسلوں میں اسلحہ جمع ہونے لگا۔ کلاس دومزاور برآ مدے مور پے بن گئے۔ بنا سلوں میں اسلحہ جمع ہونے لگا۔ کلاس دومزاور برآ مدے مور پے بن گئے۔ ان میں جگہ جگہ طلباء مارے گئے۔ تصادم کے خاتمہ کے لئے پولیس اور ینجور نگو بلایا گیا۔ اس کا بتیجہ یہ ہوا کہ مختلف طلباء تظیموں نے کالمجوں اور یونیور سٹیوں پر اسلحہ کے ذریعہ قبضہ کر کے ان اداروں کو برغمال بنالیا مثلاً پنجاب یونیور سٹی میں جمعیت طلباء کا تسلط ہے تو شہر کے کالمجوں میں مسلم اسٹو ڈنٹس فیڈریشن یا سیاف کا مختلف کالمجوں پر قبضہ ہے۔ ذریعہ قبضہ کے تو شہر کے کالمجوں میں مسلم اسٹو ڈنٹس فیڈریشن یا سیاف کا مختلف کالمجوں پر قبضہ ہے۔ سندھ میں سندھ یونیورٹی پر جئے سندھ کا قبضہ ہے تو اندرون سندھ کہیں جئے سندھ ہے تو سندھ میں مہا جرسٹو ڈنٹس کا کنٹرول ہے تو سندھ میں میں بی ۔ ایس اوکا۔ کہیں عوار کی وحیدر آباد میں مہا جرسٹو ڈنٹس کا کنٹرول ہے تو بلوچ شان میں بی ۔ ایس اوکا۔

خاص بات یہ ہے کہ ان تمام طلباء تنظیموں کا طریق کار ایک جسیا ہے۔ مثلاً باسلوں پران کا قبضہ ہے۔ البذائے طالب علموں کو کمرہ ان کی سفارش پر ماتا ہے، اور وہ مجبور ہوتا ہے کہ ان کے احکامات کی تعمیل کرے۔ داخلہ کے وقت طلباء سے رابطہ کر کے کوشش کرتے ہیں کہ آنہیں اپنے حلقہ میں شامل کرلیس چونکہ بیطاقت ور ہوتے ہیں۔ اس لئے طالب علموں کے انفرادی مسائل بھی ان کے ذریع حل ہوتے ہیں۔ مثلاً اگر کسی کی حاضری میں ہے تو استاد سے کہہ کراہے پورا کرالیا۔ امتحانوں میں نفل کرانا۔ امتحان میں پاس کرانے

نے خیالات وافکارے متاثر ہوتے ہیں اور ان میں بید وق وشوق شدت سے پیدا ہوتا ہے کہ اپنی دنیا کو بدلنا چاہے۔ جب انہیں حقیقی طور پر تضادات نظر آتے ہیں تو بیجذ بدا ورشدت سے ابھرتا ہے۔ اس لئے سیاست انہیں وہ میدان نظر آتا ہے کہ جہاں وہ اپنے خیالات و افکار اور نظریات کو عملی جامہ پہنا سکتے ہیں بیانہیں ایسی سیاس تحریکوں میں لے جاتا ہے جو تبدیل کے لیے جو جہد کررہی ہوتی ہیں۔ اس جذبہ کے تحت وہ کولونیل دور میں تو می جدوجہد کا حصہ بنے اور اپنی تو ان کیاں اس میں استعال کیں۔ آزادی کے بعد انہوں نے خود کو عوام سے جو ٹرکر ساج کو بدلنے میں حصہ لیا۔

اس لئے دلیل بیدی جاتی ہے کہ تعلیم کا مقصد صرف کتابوں کی پڑھائی تک محدود نہیں ہے۔ تعلیم کا حصول اس کے آگے بڑھ کر مشاہدات اور تجربات تک آجا تا ہے۔ اس لئے کتابیں جو طالب علموں کو ایک محدود دائر ہے میں رکھتی ہیں عملی سیاست انہیں حقیقی دنیا میں لاتی ہے اور یہاں وہ سیکھتے ہیں کہ زندگی کیا ہے؟ اس کے مسائل کیا ہیں؟ اور ان چیلنجوں کا مقابلہ کیسے کرنا جا ہیے۔

سیاست طالب علموں اور لوگوں کوآ پس میں ملاتی ہے۔ان کے درمیان جودوری ہوتی ہے اسے ختم کرتی ہے اس وجہ سے طلباء کو سیاست سے دور رکھنے والے خوف زدہ ہوتے ہیں کہ بیٹ تحد طاقت ان کے مفادات کے لیے خطرناک ہوگی۔

برصغیر ہندوستان میں جب طلباء میں نظریاتی سیاست کا آغاز ہوا تو ابتداء میں نیشنل ازم کا جذبہ تھا کہ جس نے طلباء میں ہیجان اور حرکت پیدا کی اور انہوں نے کولونیل ازم کے خلاف ملک کی آزادی کی جدوجہد میں حصہ لیا۔ جب میاست کا پھیلاؤ ہوا تو 1920 کی دہائی ہے ان میں فرقہ واریت کے جذبات آئے اور سیاست ہندومسلم تنازعات میں بٹ گئ۔

لین 1917 روس کے انقلاب کے بعد اشتراکی خیالات بھی جڑ کپڑ رہے مصل اس نظریاتی تصادم کا مصل اس نظریاتی تصادم کا ایک نتیجہ یہ ہوا کہ طلباء میں اپنے نظریات کے دفاع کے لئے مطالعہ کا شوق ہوا تا کہ نظریہ کی بنیا دیر ساج اوراس کی ساخت کا تجزیہ کیا جائے۔اس عمل نے طلباء کو ذہنی طور پر پختہ بنایا اور

جب وہ تعلیم مکمل کر کے عملی زندگی میں آئے تو ساسی جماعتوں کی راہنمائی انہوں نے ہی
کی۔اس نے اس تسلسل کو قائم رکھا کہ جوانہوں نے نو جوانی میں شروع کیا تھا۔
اس لئے ہم ویکھتے ہیں کہ جمہوری ملکوں میں طالب علموں کے اس حق کوتسلیم کیا

اس لئے ہم دیکھتے ہیں کہ جمہوری ملکوں میں طالب علموں کے اس حق کوتسلیم کیا جاتا ہے کہ انہیں سیاست میں حصہ لینا چاہیے کیا آ مرانہ اور جابرانہ حکومتوں میں کوشش کی جاتی ہے کہ طالب علموں کو سیاست سے دور رکھا جائے تا کہ انہیں کوئی چیلنج نہ کر سکے۔اگر طالب علموں کی جانب سے کوئی تحریک اٹھتی ہے تو اس صورت میں بیہ حکومتیں اسے تی سے کچل دیتی ہیں۔اس صورت حال سے پاکستان کے طالب علم ابتدا ہی سے دوچار ہیں۔

لہٰذاان کی حیثیت یو نیورٹی سے زیادہ ٹیوٹن سنٹر کی ہے۔

پچھلے سال عدلیہ کے بحران نے جوسیای ہلچل پیدا کی۔اس کے نتیجہ میں ایک طویل عرصہ کے بعد پچھلے سال عدلیہ کے بحران نے جوسیای ہلچل پیدا کی۔اس کے نتیجہ میں ایک طویل عرصہ کے بعد پچھلیمی اداروں کے طلباء ملکی سیاست میں مرحمہ پاکستان کے طلباء بھی نظر جماعتی سیاست سے نکل کر عالمی اور ملکی سیاست میں حصہ لیس کے اور تبدیلی کے عمل میں شریک ہوکرا پنا حصہ بٹا کیں گے۔

## طالب علم اورسياست

پاکتان میں اس سوال پر بحث ومباحثہ ہوتا ہے کہ کیا طالب علموں کو سیاست میں حصہ لینا چاہیے یانہیں؟ جولوگ اس کے قائل ہیں کہ طلباء کو سیاست سے دوررہ کر صرف تعلیم کی طرف توجہ دینی چاہیے۔۔ان میں سے اکثریت ریاست یا حکومت کے نقط نظر کو پیش کرتی ہے کیونکہ جب طالب علم سیاست کے میدان میں آتے ہیں تو وہ ریاست کی اتھار ٹی کو چین کرتے ہیں حکومت کے طور طریق اور حکمر ال طبقوں کو تنقید کا نشانہ بناتے ہیں۔ اور عوامی مسائل سے جڑ کر ایک ایسے نظام کا مطالبہ کرتے ہیں کہ جس میں لوگوں کو ان کے حقوق ملیں۔ لہذا ایک لحاظ سے سیاسل کی قو توں ، اور تبدیلی عناصر کے درمیان تصادم ہوتا ہے اور جولوگ حالات کو تبدیل نہیں کرنا چاہتے اور تبدیلی کے خواہش مند نہیں وہ اس کے حاور جولوگ حالات کو تبدیل نہیں کرنا چاہتے اور تبدیلی کے خواہش مند نہیں وہ اس کے حاور جولوگ حالات کو تبدیل نہیں کرنا چاہتے اور تبدیلی اداروں سے باہر آ کرمملی دنیا میں حامی میں مدر کھیں۔

ان کی ایک دلیل میرجی ہے کہ جب طلباء سیاست میں آتے ہیں تو اس کی وجہ سے
ان کی تعلیم میں حرج ہوتا ہے اور وہ وفت جے تعلیم کے حصول میں صرف کرنا چاہیے وہ
سیاست کے جھڑوں میں صرف ہوجاتا ہے۔اس کا مطلب یہ ہوا کہ تعلیم کا مقصد علم کی جبتی
اور تلاش نہیں بلکہ محض کیرئیر پر بنانا۔اور تعلیم کممل کرنے کے بعدا چھی ملازمت کا حصول ہونا
چاہیے خاص طور سے متوسط طبقے کے افراد اور خاندان یہ تو قع رکھتے ہیں کہ ان کے بیچ
جلدی سے تعلیم کممل کر کے خاندان کی کھالت میں مدد کریں۔

اس کے برعکس جواس پر یقین رکھتے ہیں کہ طلباء کو سیاست میں حصہ لینا چاہیے ان کی دلیل بیہوتی ہے کہ طلبا بھی ساج کے دوسر سے طبقوں کی طرح ایک اہم طبقہ ہے۔ یہ نوجوانوں پرمشمل ہوتا ہے کہ جس میں توانائی اور جذبات ہوتے ہیں۔ تعلیمی اداروں میں بیہ على مدو کرتا۔ اس وجہ ہے کم طالب علم ہوتے ہیں کہ جوان کے زیرا ٹرنہیں ہوتے ہیں مثلاً جمعیت نے بخاب یو نیورٹی میں اپنا اسلامی نظام نافذ کر رکھا ہے۔ لڑکے اور لڑکیوں کو آپس میں بات چیت اور ل بیٹھ کر ساتھ رہنے کی اجازت نہیں ہے۔ لڑکے اور لڑکیوں کی کنٹینیس علیحدہ علیحدہ ہیں۔ اب اگر کوئی ان کے احکانات سے انکار کرتا ہے تو اس صورت میں اس کو مزادی جاتی ہے۔ ہا شلوں مین ان طلباء نظیموں کے این نار چر سیلز ہیں کہ جہاں سراؤں کے وربعہ طلباء کو راو راست پر لایا جاتا ہے۔ اس صورت حال میں طلباء کی اکثریت مجبور ہوتی ہے کہ خاموش سے ان کی اطاعت کرے۔

طلبا تظیموں میں جولیڈراس قضہ اور تسلط کو چلاتے ہیں ان کے لئے ضروری ہوتا ہے کہ وہ اپنی تعلیم ممل نہ کریں اور مسلسل طالب علم رہیں ۔ بعض صورتوں میں تعلیم ختم کرنے کے بعد بھی یہ ہا طلوں پر قابض رہتے ہیں اور تظیموں کی راہنمائی کرتے رہتے ہیں۔ چونکہ ان سب کے پاس طافت اور رعب ہوتا ہے اس لئے اسا تذہ بھی ان سے یا تو ڈرتے ہیں یا ان کے ساتھ تعاون کرتے ہیں۔ وقت گزرنے کے ساتھ انہوں نے اسا تذہ میں اپنے لوگوں کو مقرد کرادیا جس کی وجہ سے بعض یو نیورسٹیوں میں ان تظیموں کے اسا تذہ اب سنرز ہوگئے ہیں۔ اور اہم عہدوں پر فائز ہیں۔

تعلیمی اداروں کے سربراہ بھی ان نظیموں سے خوفز دہ رہتے ہیں اور انہیں خوش کرنے کی غرض سانہیں فنڈ مہیا کرتے ہیں۔ یو نیورٹی کی بسیں، کاریں اور دوسری سہولتیں انہیں دی جاتی ہیں۔

ان تظیموں کے اس رویہ سے تعلیمی اداروں کا پوراڈھانچہ بدل گیا ہے۔ یونین کی جانب سے جوفنکشن ہوتے تھے وہ سب بند ہو گئے ، نہ مباحثے رہے نہ موسیق کی تفلیس ، نہ ادر بشت کر رہ شاعرے اور نہ ڈراے ۔ طلباء میں الکشن کے نتیجہ میں جو جمہوریت کی تربیت ہوتی تھی اسکا خاتمہ ہوگیا۔ اس کی جگہ اب غنڈہ گردی ، دہشت گردی ، تل و غارت گری ، پیدوں کی وصولی اورا ہے ہی آمراندراج کی طرز ہے کہ جوملک میں ہے۔

تعلیمی اداروں میں جب تک آزادی رائے نہ ہوخیالات کے اظہار کی آزادی نہ ہواس وقت تک نہ تو شعے افکار پیدا ہوتے ہیں۔ اور نہ ہی ذہن پختہ ہوتا ہے۔ لیکن ان سرگرمیوں کی وجہ سے تعلیمی اداروں میں تخلیقی سوتے بند ہو گئے۔

اس نے نہ صرف طلباء کے باہمی رشتوں کومتاثر کیا۔ بلکہ لوگوں میں طلباء کا جو تصور ابھرا ہے وہ یہ ہے کہ بیے غنڈہ، بدمعاش، دہشت گرد اور تعلیمی ماحول کوخراب کرنے والے ہیں۔اس لئے لوگوں میں اس سے پہلے طلباء کا جواحتر ام تھاوہ ختم ہوگیا۔

طلباءاوراسا تذہ کے درمیان بھی ادب واحتر ام کارشتہ ٹوٹ گیا۔ جب اسا تذہ کو ڈرا دھمکا کران سے نمبر لئے جا کیں گے یا ان نے نقل کرنے کی آزادی کی جائے گی تو اسا تذہ بھی اپنی میزت بچانے کی خاطرا یک طرف ہوجا کیں گے اور یہی ہوا۔

اب تعلیمی اداروں کے سربراہوں کے لئے ضروری ہی نہیں کہ وہ اسکالرز ہوں خاص طور سے یو نیورٹی کے وائس جانسلر کے لئے بلکہ اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ ان تظیموں کو قابو میں رکھے۔ وہ اچھا منتظم ہو۔ اس لئے فوجی جزل اب وی سی میں ہونے گئے ہیں۔

اس صورت حال نے طلباء کی سوچ اورفکر کوبھی تبدیل کر دیا ہے۔اب ان کی الیم کوئی تحریک نہیں کہ جوعالمی صورت حال پراحتجاج کرے، یا ملک کی سیاس صورت حال کے تحت آواز اُٹھائے۔

پاکستان میں فوجی حکومتوں اور آمریتوں کے خلاف کوئی آ واز نہیں اُٹھائی گئی۔ عالمی صورت حال میں جنگ کے خلاف کوئی مظاہر نہیں ہوئے۔ ساج کے بہت سے مسائل ہیں۔جن میں غربت سے لے کرعورتوں کے ساتھ زیادتی کے واقعات ہیں۔ مگر کوئی طلبا تجریک نہیں کہ جوان مسائل پرغور کرے۔

اورتواورطلباء کے اپنے مسائل ہیں جن میں اچھی لا بسریریز کا ہونا۔ کیفے ٹیریا میں صحت وصفائی کا ہونا۔ پڑھائی کے بارے میں اچھے اور قابل اساتذہ کا تقر رکرانا۔اورعلمی و ادبی سیمینارمنعقد کرانا۔ بیتمام سرگرمیاں بھی ان کی دلچیسی کا باعث نہیں ہیں۔

اس کا نتیجہ یہ ہوا ہے کہ ریاسی تعلیمی ادارے جب معیاری تعلیم دینے میں ناکام ہو گئے تو نجی تعلیمی ادارے وجود میں آئے۔جن کی مہنگی فیس امراء ہی اداکر سکتے ہیں۔ان اداروں میں بھی طلباء پر پابندی ہے اور طلباء کو اچھی ملازمت کے لیے تیار کیا جاتا ہے۔

## بإكستان مين تعليمي پس ماندگي اور سياسي عدم واستحكام

مناسب ہے کہ سب ہے کہ بیا ''پی ماندگ' اور ''عدم النجکام'' کی اصطلاحات کی تشریح کی جائے کیونکہ بیاضائی اصطلاحات ہیں۔اوران کی وضاحت ای وقت تک بہم میں نہیں آ گئی ہے کہ جب تک ان کا مقابلہ دوسری سوسائیٹر سے نہ کیا جائے۔ جب ہم پاکستان میں تعلیمی پس ماندگی اور ساسی عدم استحکام کی بات کرتے ہیں تو سب سے پہلے ہم اپنا مقابلہ ان ملکوں سے کرتے ہیں کہ جنہیں '' ترقی یافتہ مما لک'' کہا جاتا ہے کہ جہاں تعلیم کے شعبہ میں ترقی ہورہی ہے۔ تحقیق کے ڈریعہ نے افکار و خیالات کا فروغ ہورہا ہے۔سائنر اور فیکنالو جی کے شعبوں میں انقلابی تبدیلیاں آ رہی ہیں۔تعلیم کے ادارے ذبین ادر باصلاحیت افراد کی تربیت کررہے ہیں کہ جواپنی سوسائٹ کی ذمہ داریوں کوسنجال رہے ہیں۔ باصلاحیت افراد کی تربیت کررہے ہیں کہ جواپنی سوسائٹ کی ذمہ داریوں کوسنجال رہے ہیں۔ باصلاحیت افراد کی تربیت کررہے ہیں کہ خواپنی سوسائٹ کی خران بیدانہیں کرتے ہیں۔ دستور میں ہرفر دکواس کے بنیادی حقوق کی صفائت دی گئی ہے۔سیاسی اداروں کے استحکام کی وجہ سے وہاں حکومتوں کا بدلنا، سیاسی جماعتوں کی تبدیلی کو بحران پیدانہیں کرتے ہیں۔ افتدار پرامن طریقوں سے منتقل ہوجاتا ہے۔

اگرہم ان ملکوں سے اپنا مقابلہ کرتے ہیں تو ہمیں ترتی اور پس ماندگی ،استحکام اور عدم استحکام میں واضح فرق نظر آتا ہے کیونکہ ہمارے تعلیمی ادارے تخلیق کی بجائے تقلید کرتے نظر آتے ہیں ہمارے طالب علم علم وتحقیق کے بجائے نقل اور امتحان میں کا میا بی کے خواہاں ہوتے ہیں۔اس لیے ہمارے تعلیمی ادارے آیے باصلاحیت نو جو ابن پیدا کرنے سے قاصر ہیں کہ جو ملک اور سماح کی ذمہ داریوں کو سنجال سکیں۔

اور بی صورت ہماری سیاست کی ہے کہ ہم کسی آ مرانہ دور کو برداشت کررہے ہوتے ہیں تو مجھی سیاستدانوں کی برعنوانیوں کولہذا ہم دونوں صورتوں میں اپنی پس ماندگی

اورعدم استحكام كوتسليم كريستے ہیں۔

ا پی تعلیمی پس ماندگی اور سیاسی عدم استحکام کو بیجھنے کے لئے دوسرا طریقہ یہ ہے کہ
پاکستان کی تاریخ کے 61 سالوں کو تجزیہ کیا جائے اور دیکھا جائے کہ کیا ہم آج ہے پہلے
تعلیمی میدان میں اور زیادہ پیچھے چلے گئے ہیں؟ کیا پاکستان کے ابتدائی دور میں ہم تعلیمی لھاظ
ہے تی یافتہ تھے؟ اس نقط نظر ہے ہم اپنی سیاست کا تجزیہ کر سکتے ہیں کہ کیا ابتدائی دور میں
ہمارے ملک میں سیاسی استحکام تھا؟ اور پھر ہیا سیحکام ٹو ٹا اور ہم عدم استحکام کا شکار ہوئے؟

یہاں ماضی وحال کے مقابلہ میں یہ کہا جاسکتا ہے کہ پاکستان کے ابتدائی دور میں ہماراتعلیمی نظام آج کے قدر سے بہتر تھا مگر کوئی آئیڈ ل نہیں تھا۔ رہا سیاسی اسٹحکام کا توبیة تو ابتداء میں بھی نہ تھا، اور نہ آج ہے۔ مگر ان دونوں صورتوں میں ہم تعلیمی اور سیاسی طور پر اور زیادہ پس ماندہ اور عدم اسٹحکام کا شکار ہوئے ہیں۔ کیونکہ جب کوئی ساج زوال پذیر ہوتا ہے تواس کی پستی کی کوئی انتہا نہیں ہوتی ہے۔ یہ گہری اتھاہ میں ڈوبتا چلا جاتا ہے۔

اس کے بعد بیسوال بیدا ہوتا ہے کہ آخر کیوں پاکتانی سان نہ صرف تعلیم اور
سیاست بلکہ ہر پہلو میں برابرگرتا چلا جارہ ہے کیونکہ جب کوئی ساج ٹوشا ہے اور زوال پذیر
ہوتا ہے تو وہ کی ایک خاص شعبہ اور پہلو میں نہیں ہوتا ہے بلکہ اس سے پوری زندگی متاثر
ہوتی ہے بینہیں ہوتا ہے کہ تعلیم کے میدان میں تو ترقی ہورہی ہے، گرمعیشت زبوں حالت
میں ہے پاسیاست میں تو مضوطی ہے گر کلچری روایات ٹوٹ رہی ہیں۔ جب زوال آتا ہے
میں ہے پاسیاست میں تو مضوطی ہے گر کلچری روایات ٹوٹ رہی ہیں۔ جب زوال آتا ہے
تواس سے جرشعبہ ہائے زندگی متاثر ہوتا ہے۔ یہی صورت حال ہمارے ساج کی ہے کہ ہم
پوری طرح سے اس کا شکار ہیں۔ ہماری اخلاقی قدری دم تو ٹرچی ہیں، ہمارا کلچر بنجر ووریان
ہو چکا ہے اور ہمارے ساجی رہتے ٹوٹ بچے ہیں۔ اس طرح ہم چاروں طرف سے شکست
وضائی کی حالت میں ہیں۔

اس مرحلہ پر بیسوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ کیا ایک زوال شدہ معاشرہ دوبارہ سے انجرسکتا ہے؟ تاریخ میں تہذیبوں اور قوموں کے عروج وزوال کی داستانیں موجود ہیں۔وہ تہذیبیں اور قومیں جوامیک بارزوال پذیر ہوئیں۔ان میں سے اکثر تو تاریخ کے صفحات میں عائب ہوگئیں۔ پچھالی ہیں جواج تک ہیں اور وہ عائب ہوگئیں۔ پچھالی ہیں جواج تک ہیں گران کی تخلیق صلاحیتیں ختم ہوچکی ہیں اور وہ

گنامی میں رہ رہی ہیں۔ گر پھھ ایسی مثالیں بھی ہیں کہ جن میں بدعنوانی ، اور برائیوں میں ملوث ساج دوبارہ سے ابھرے۔ اس کی مثالیں ہمارے سامنے فرانسیں انقلاب کی ہے جس نے فرانس کے گرتے ہوئے ساج کو دوبارہ سے زندگی دی۔ دوسری مثال روس کی ہے جو ایپ استحصالی نظام کے سبب ٹوٹ بھوٹ چکا تھا۔ یہ بھی 1917 کے انقلاب کی وجہ سے ووبارہ سے نئی زندگی کے ساتھ ابھرا۔ تیسری مثال چین کی ہے جو اندرونی اور بیرونی دباؤ کے بعدا بی صلاحیتیں کھوچکا تھا۔ چینی انقلاب نے اس کو بھی دوبارہ سے زندہ کیا۔

اگران انقلابات کا مطالعہ کریں تو ہمارسا منے یہ بات آتی ہے کہ انھوں نے ان تینوں قوموں کوان کے ماضی کے بوجھ سے نجات دلائی۔ یہ وہ بوجھ تھا کہ جس کے تلے یہ دب ہوئے قدیم روایات واقد ار کے سہارے جی رہے تھے۔ ان تینوں انقلا بات نے ان میں ایک نیا نظریہ حیات دیا کہ جس نے قدیم روایات کوختم کر کے اس کی جگہ لے لی۔ اس کے بعد ہی یہاں قابل ہوئے کہ نے نظریات کی روثنی میں ایک نئی زندگی کی ابتداء کریں۔ دوسرا راستہ ساج کو اصلاحات کے ذریعہ بچانے کا ہوتا ہے، اس ذریعہ سے حکمراں طبقے اپنے مفاوات کو محفوظ رکھتے ہوئے اصلاحات کے ذریعہ عوام کو سہولتیں فراہم کی رقب نے بیں۔ فرانسیسی انقلاب نے یورپ کے دوسرے ملکوں کو بھی متاثر کیا تھا۔ خاص طور کے بیں۔ فرانسیسی انقلاب نے یورپ کے دوسرے ملکوں کو بھی متاثر کیا تھا۔ خاص طور کے انگلتان میں اس کے بعد سے اصلاحات کا ایک سلسلہ شروع ہوا۔ ڈزاا مبلی جو سے انگلتان میں اس کے بعد سے اصلاحات کا ایک سلسلہ شروع ہوا۔ ڈزاا مبلی جو کے ان تھا کہ وہ عام لوگوں کی زندگی بہتر بنانے کے لئے اصلاحات کریں ورنہ بیطو فان انہیں بہالے جائے گا۔

اس کی دوسری مثال جرمنی کے جانسلر بسمارک کی ہے جس نے 1872 میں جرمنی کو متحد کیا تھا۔ اس کے زمانے میں سوشلسٹ تحریکیں اٹھ رہیں تھیں اس لئے اس نے اعلان کیا کہ اس سے پہلے کہ انقلاب آئے اور ہم اس کا شکار ہوں، بہتر یہ ہے کہ ہم خود انقلاب لے آئیں۔

کین جن ملکوں میں نہ تو انقلاب آتا ہے اور نہاصلا جات، ایسے ملک اور ایساسا ج پس ماندگی اور غربت میں برابر ڈو جنا جاتا ہے کیونکہ انقلاب کے لئے نہصرف نئے اور تازہ افکار کی ضرورت ہوتی ہے بلکہ ایک ایسی جماعت کی بھی کہ جس **میں تبدیلی کرنے کی خواہش** ہوا درجس کے راہنماؤں میں تدبراور دانش مندی ہو۔

ساج کواصلاحات کے ذریعہ تبدیل کرنے کے لئے حکمرال طبقوں میں دورری کا

ہونا ضروری ہے اور ساتھ ہی اس پر تیار ہونا کہ وہ اپنی **مراعات دینے کو تیار ہوں** اس کے بعد ہم اس پرغور کریں گے کہ پاکستا**ن میں سیایی عدم استحکام اور تعلیمی ب**س ماندگی کی کیا وجوہات ہو علق ہیں؟ اگرغور کریں تو ان دونوں کا گہر اتعلق ، ریاست اوراس کے . وهانچدسے ہے۔ ریاست کے دونمونے ہارے سامنے ہیں۔ ایک وہ کہ جس میں ریاست اوراس ک ادارے طبقہ اعلیٰ کے مفادات کا تحفظ کرتے ہیں اور دوسرادہ ماڈل ہے کہ جس میں بیوام کی فلاح دبہبود کے لئے کام کرتے ہیں۔ پاکستان کی ریاست کواگرچہ ' قومی' کہاجاتا ئے مگراس کی کارکردگی کودیکھیں تو صاف واضح ہوجا تا ہے کدریاست حکمراں طبقوں کے تحفظ کے لئے ہے۔اس لئے ہم دیکھتے ہیں کہ بھی اس ریاست پر فوجی جزا**ر قابض ہوتے ہیں ادر** اس این مقاصد کے لئے استعال کرتے ہیں تو تھی اس پر فیوڈل یا جا گیردار سیاستداں قابض ہوکراپی دولت ومراعات میں اور زیادہ اضافہ کرتے ہیں۔ا**ن دونوں صورتوں میں** عوام اپنے حقوق اور بنیادی ضروریات سے محروم رہتے ہیں۔ تب بھی ان کی جانب سے احتجاجی مظاہرے ہوتے ہیں تو انہیں ملک دشمن کہ کرنخی کے ساتھو <mark>کِیل دیاجا تاہے۔</mark>

جب ملک کے ذرائع لوٹ کھسوٹ کی نظر ہوجاتے ہیں تو پھر عالمی اداروں سے قرضہ لیاجا تا ہے۔ قرضہ اور اس کی شرا لط میں جکڑے جانے کے بعد ہ**اری س**یاست بھی غیر مکی طاقت کے ہاتھوں گروی رکھ دی جاتی ہے،اب مد فیصلہ دہاں سے ہوتا ہے کہ کون برسر اقتد ارہواور کس کواستعفیٰ دے کر جانا پڑے۔ان حالات **میں انیکشن اور اس کے نتائج برا**ئے نام رہ جاتے ہیں کیونکہ ہرآنے والی حکومت اس سلسل کو جاری رکھتی ہے اور اس فریضہ کو بورا کرتی ہے جواہے سونیا گیاہے۔

جب حکمرال طبقے اپنے فرائض میں ناکام ہو گئے تو انہوں نے اپنے تحفظ کے كيدد نظريه ياكتان "تشكيل كيا-اس نظريه كي تحت رياست كي جن بنيادول برتغمير كي جاتي ے،اس میںغوروفکر کی آزادی، آزادی رائے پر پابندی ہے۔ جب بھی تعلیمی نصاب کونظریہ کی زنجروں میں جکڑ دیا جاتا ہے، تو الی تعلیم تحقیقی ذہن کو پیدا کرنے سے قاصر ہو جاتی ہے۔ نظریہ کے تحت جہاں اور علوم کو متاثر کیا ہے اس میں خاص طور سے تاریخ کا مضمون قابل ذکر ہے۔ چونکہ تاریخ انتہائی موثر مضمون ہے اس لئے حکمراں اس سے خوف زوہ رہتے ہیں۔ اور کوشش کرتے ہیں کہ اس کو اپنے قابو میں رکھیں تا کہ طالب علموں کو وہی معلومات دیں کہ جوان کے مفاومیں ہے۔ لہذا اس مضمون کی ایک اہم خصوصیت شخصیت معلومات دیں کہ جوان کے مفاومیں ہے۔ لہذا اس مضمون کی ایک اہم خصوصیت شخصیت برتی ہے اس میں چوشخصیات کو ہیرو بنا کر پیش کیا جاتا ہے اور ان کی خدمات کو ہڑ ھا چڑھا کر بیان کیا جاتا ہے۔ اس کا ان اپنا اعتماد ختم ہوجاتا ہے۔ اس کا ایک اثر یہ ہوتا ہے کہ جمہور کی ادار سے منتظر رہتے ہیں ان کا اپنا اعتماد ختم ہوجاتا ہے۔ اس کا ایک اثر یہ ہوتا ہے کہ جمہور کی ادار سے کر ور ہوجاتے ہیں۔ سیاسی پارٹیوں کے راہنماؤں کوتمام اختیارات دے دیے جاتے ہیں کہ وہ جو فیصلہ کریں گے وہ پارٹی کو تبول ہوگا۔

کسی بھی نظرید کی خصوصیت میہ ہوتی ہے کہ اس کومن وعن تسلیم کرلیا جاتا ہے۔ اس کے روگر دانی کا باقابل معافی جرم ہوتا ہے۔اس لئے میسوچ کے تمام درواز وں کو بند

البذانظریہ کے اثرات ہاری تعلیم اور سیاست پر گہرے ہوتے ہیں۔ اس کی وجہ سے تعلیم کا میدان تنگ ہوگیا ہے۔ وہ تمام افکار وخیالات جونظریہ کے منافی ہیں انہیں تعلیم انساب سے نکال دیا گیا ہے مثلاً ہمارے ہاں کارل مارس اور اس کی کتابیں ممنوع ہیں۔ حالانکہ یورپ میں سرد جنگ کے دوران بھی وہاں کے تعلیم اداروں میں مارس ازم پڑھایا جاتا تھا اور اس پڑھیت ہوتی تھی اور آج بھی وہاں برابراس کے نئے نئے پہلوؤں پر کام ہو جاتا تھا اور اس پڑھیت ہوتے نصاب سے خارج کردکھا ہے۔ رہا ہے گرہارے ہاں اسے نظریہ کے خلاف سمجھے ہوئے نصاب سے خارج کردکھا ہے۔

یمی صورت حال سیاست کی ہے کہ ملک میں قدامت پینداورروایت پیندسیاسی جماعتیں ہیں۔ان کے مقابلہ میں تی پہند جماعتوں کونظر میکا مخالف بنا کر انہیں ملک وقتم میں اور ہرئ بنا دیا گیا ہے۔اس کی وجہ سے روایت پیند جماعتیں ملک کی سیاست پر قابض ہیں اور ہرئ تبدیلی کی شدت سے خالف ہیں۔